DINAMIKA EPISTEMOLOGI BAYANI, BURHANI, DAN IRFANI
DALAM PEMBELAJARAN AGAMA UNTUK ANAK USIA DINI

Sulton Agung
Universitas KH. A. Wahab Hasbullah, Jombang
sulthonagung63@gmail.com

Umu Sa’diyah
Universitas KH. A. Wahab Hasbullah, Jombang
sadiyahummu427@gmail.com

Moh. Afifur Rohman Romli
Universitas KH. A. Wahab Hasbullah, Jombang
agil.afif@gmail.com

Abstract: This qualitative case study analyzes the epistemological tendencies of eatly childhood (5-
6 years) in Raudhatul Athfal Ashfiyah in understanding the basic concepts of Islam sourced from
the book Fath al-Qarib through learning observations, interviews with teachers, and analysis of
learning documents. The results show that the process of construction of eatly childhood religious
knowledge moves on an adaptive epistemological spectrum according to the stages of their
cognitive development. Bayani epistemology (textual-natrative) emerges through a pattern of story
learning and modeling, in which children receive basic figh knowledge through simple narratives
taken from Fath al-Qarib. Question-based learning methods and role-playing simulations facilitate
the emergence of Burhani Epistemology in the form of concrete cause-and-effect reasoning. The
Elements of Irfani's Epistemology are present through the concrete spiritual expetiences of
children during the practice of worship together and the formation of spiritual habits. The
epistemic system of eatly childhood is spiral-gradual: it begins with narrative acceptance, progresses
to expetiential, concrete reasoning, and is reinforced through spiritual habituation in daily routines.
In conclusion, the epistemology of religious learning for early childhood is not purely passive-
imitative, but evolves progressively through the interaction between textual narratives, teacher
modeling, children's concrete exploration, and direct spititual expetiences that correspond to their
concrete pre-operational developmental stages.

Keywords: Islamic Epistemology, Bayani, Burhani, Irfani, Early Childhood Education, Fath al-Qarib.

Abstrak: Penelitian kualitatif studi kasus ini menganalisis kecenderungan epistemologis anak usia
dini (5-6 tahun) di Raudhatul Athfal Ashfiyah dalam memahami konsep-konsep dasar agama Islam
yang bersumber dari kitab Fath al-Qartib melalui obsetvasi pembelajaran, wawancara dengan guru,
dan analisis dokumen pembelajaran. Hasilnya menunjukkan bahwa proses konstruksi pengetahuan
keagamaan anak usia dini bergerak pada spektrum epistemologi yang adaptif sesuai tahapan
perkembangan kognitif mereka. Epistemologi Bayani (tekstual-naratif) muncul melalui pola
pembelajaran cerita dan modeling, di mana anak menerima pengetahuan fikih dasar melalui narasi
sederhana yang diambil dari Fath al-Qarib. Metode pembelajaran berbasis pertanyaan dan simulasi
bermain peran memfasilitasi munculnya Epistemologi Burhani dalam bentuk penalaran sebab-
akibat konkret. Unsur Epistemologi Irfani hadir melalui pengalaman spiritual konkret anak saat
praktik ibadah bersama dan pembentukan kebiasaan spiritual. Sistem epistemik anak usia dini
bersifat spiral-bertahap: dimulai dari penerimaan naratif, berkembang menjadi penalaran konkret
berbasis pengalaman, dan diperkuat melalui pembiasaan spiritual dalam rutinitas hatian.
Kesimpulannya, epistemologi pembelajaran agama untuk anak usia dini tidak bersifat pasif-imitatif
semata, melainkan berevolusi progresif melalui interaksi antara narasi teks, modeling guru,
eksplorasi konkret anak, dan pengalaman spiritual langsung yang sesuai dengan tahap
perkembangan pra-operasional konkret mereka.

Kata kunci: Epistemologi Islam, Bayani, Burhani, Irfani, Pendidikan Anak Usia Dini, Fath al-
Qarib

Atthiflah: Journal of Early Childhood Islamic Education
Volume 13 Nomor 1 Januari 2026; p-ISSN: 2580-1864; e-ISSN: 2722-1210; p- 1-11


http://u.lipi.go.id/1588747638
mailto:sulthonagung63@gmail.com
mailto:sadiyahummu427@gmail.com
mailto:aqil.afif@gmail.com

PENDAHULUAN

Pendidikan anak usia dini (PAUD) merupakan fondasi krusial dalam pembentukan karakter
dan kemampuan kognitif anak. Dalam konteks pendidikan Islam, Raudhatul Athfal (RA) memiliki
peran strategis tidak hanya sebagai lembaga pengembangan kemampuan dasar anak, tetapi juga
sebagai ruang pertama konstruksi pengetahuan keagamaan yang akan membentuk pemahaman
Islam mereka di masa depan.'Namun demikian, diskursus tentang bagaimana anak usia dini
mengkonstruksi pengetahuan keagamaan mereka dari perspektif epistemologi Islam klasik masih
sangat terbatas dalam literatur akademis. Epistemologi Islam, sebagaimana dikembangkan oleh
Muhammad Abed al-Jabiri, mengidentifikasi tiga sistem pengetahuan utama dalam tradisi Islam:
Bayani (berbasis teks dan otoritas), Burhani (berbasis penalaran rasional), dan Irfani (berbasis
pengalaman  spiritual)”>. Kerangka epistemologi tripartit ini telah banyak digunakan untuk
menganalisis pola pemikiran Islam di kalangan santri dewasa dan mahasiswa,’namun penerapannya
dalam konteks pembelajaran anak usia dini masih merupakan wilayah yang belum terjamah secara
memadai.

Persoalan menjadi semakin kompleks ketika kita mempertimbangkan karakteristik unik
perkembangan kognitif anak usia dini. Menurut teori Piaget, anak usia 5-6 tahun berada pada tahap
pra-operasional yang ditandai dengan kemampuan berpikir simbolik namun masih terbatas pada
pengalaman konkret.* Vygotsky menambahkan bahwa pembelajaran anak sangat bergantung pada
scaffolding sosial dan zona perkembangan proksimal (Zone of Proximal Development).’
Pertanyaannya adalah: bagaimana epistemologi Islam klasik yang dikembangkan untuk konteks
pemikiran dewasa dapat diadaptasi untuk memahami proses konstruksi pengetahuan keagamaan
pada anak yang masih berada pada tahap perkembangan kognitif pra-operasional?. Di Raudhatul
Athfal Ashfiyah, pembelajaran agama Islam mengambil rujukan materi dari kitab klasik Fath al-
Qarib karya Abu Syuja' al-Asfahani, sebuah kitab fikih Syafi'i yang biasanya dipelajari di pesantren
tingkat dasar.” Para guru mentransformasikan konten kitab ini menjadi narasi sederhana, aktivitas
bermain, dan praktik ibadah yang sesuai dengan kapasitas anak usia dini. Fenomena ini
menghadirkan dinamika epistemologis yang menarik: bagaimana teks klasik yang sarat dengan
argumen fikih ditransformasi menjadi pengetahuan yang dapat diakses dan dikonstruksi oleh anak
usia 5-6 tahun? Dan lebih penting lagi, bagaimana anak-anak tersebut sebenarnya memahami dan
menginternalisasi pengetahuan agama yang mereka terimar

Penelitian ini berangkat dari asumsi bahwa anak usia dini bukanlah penerima pasif
pengetahuan agama, melainkan konstruktor aktif yang mengembangkan sistem epistemik mereka
sendiri sesuai dengan kapasitas kognitif dan pengalaman mereka.” Dengan menggunakan kerangka
epistemologi Bayani-Burhani-Irfani sebagai lensa analitis, penelitian ini berupaya mengungkap
dinamika epistemologis yang terjadi dalam proses pembelajaran agama anak usia dini, khususnya di
RA Al-Ashfiyah. Epistemologi Islam mengacu pada teori tentang bagaimana pengetahuan

! Yuliani Nurani Sujiono, "Holistic-Integrative Approach in Eatly Childhood Islamic Education," International
Journal of Islamic Early Childhood Education 3, no. 1 (2020): 16.

2 Muhammad Abed al-Jabiri, Naqd al-'Aql al-'Arabi: Takwin al-'"Aql al-'Arabi (Beirut: Markaz Dirasat al-Wihdah al-
'Arabiyah, 1991), 45-78.

3 Faried F. Saenong, "The Epistemological Orientation of Santri in Understanding Islamic Jurisprudence: A Study of
Pesantren Education," Studia Islamika 27, no. 2 (2020): 310.

4 Jean Piaget, The Child's Conception of the Wotld (London: Routledge & Kegan Paul, 1929), 127-145.

5> Lev S. Vygotsky, Mind in Society: The Development of Higher Psychological Processes (Cambridge: Harvard
University Press, 1978), 84-91.

¢ Robiatul Inayah and Ahmad Fauzi, "Transforming Classical Islamic Texts for Young Learners: A Study of Figh
Education in Madrasah Ibtidaiyah," Journal of Islamic Education Research 6, no. 2 (2023): 203.

7 Nurwahidah and Rifda El Fiah, "The Implementation of Scientific Approach in Islamic Religious Education for
Early Childhood: Developing Critical Thinking through Inquiry-Based Learning," Ta'dib: Jurnal Pendidikan Islam 10,
no. 2 (2021): 180.

2 Agung dkk —Dinamika Epistemologi Bayani, Burhani dan Irfani Dalam Pembelajaran



keagamaan diproduksi, divalidasi, dan ditransmisikan dalam tradisi Islam. Muhammad Abed al-
Jabiri dalam karyanya yang monumental Naqd al-'Aql al-'Arabi mengidentifikasi tiga sistem
epistemologi utama yang berkembang dalam peradaban Islam: Bayani, Burhani, dan Irfani®

Epistemologi Bayani berakar pada tradisi linguistic-tekstual Arab yang menekankan pada
pemahaman teks (nash) sebagai sumber utama pengetahuan. Dalam sistem Bayani, otoritas teks
dan otoritas guru/ulama yang menjelaskan teks menjadi fondasi konstruksi pengetahuan.” Metode
utama dalam Bayani adalah analisis linguistik, qgiyas (analogi), dan pemahaman literal-kontekstual
terthadap teks suci dan teks turunannya. Epistemologi Burhani berbasis pada penalaran rasional-
demonstratif yang berkembang dari pengaruh filsafat Yunani dalam tradisi Islam. Al-Farabi, Ibn
Sina, dan Ibn Rusyd adalah tokoh-tokoh utama yang mengembangkan epistemologi ini.'’Burhani
menekankan pada penggunaan logika, silogisme, dan argumentasi rasional untuk mencapai
pengetahuan yang certain (yaqin). Dalam pendidikan, Burhani termanifestasi ketika peserta didik
didorong untuk mengembangkan penalaran kritis, bertanya tentang kausalitas, dan mengkonstruksi
argumen logis."" Epistemologi Irfani (juga disebut ma'rifah atau gnostik) berbasis pada pengalaman
spiritual langsung dan pencerahan batin. Tradisi sufisme Islam mengembangkan epistemologi ini
dengan menckankan pada tazkiyat al-nafs (penyucian jiwa), riyadhah (latthan spiritual), dan
musyahadah (penyaksian spiritual) sebagai jalan menuju pengetahuan sejati.’> Al-Ghazali dalam
Thya' Ulumuddin menjelaskan bahwa pengetahuan tertinggi diperoleh bukan melalui teks atau
penalaran, melainkan melalui pengalaman langsung dengan Yang Ilahi.”

Penelitian kontemporer telah menunjukkan bahwa ketiga epistemologi ini tidak bersifat
eksklusif-antagonistik, melainkan dapat berinteraksi dan berintegrasi dalam proses pembelajaran.™
Namun, aplikasi kerangka epistemologi ini dalam konteks pendidikan anak usia dini masih sangat
jarang ditemukan dalam literatur akademis.Jean Piaget mengidentifikasi bahwa anak usia 5-6 tahun
berada pada tahap pra-operasional (preoperational stage) yang ditandai dengan kemampuan
berpikir simbolik, namun masih egosentris dan terbatas pada pengalaman konkret."” Anak pada
tahap ini belum mampu melakukan operasi mental yang reversible dan masih kesulitan memahami
konsep abstrak yang kompleks. Namun, mereka mulai mengembangkan kemampuan bahasa yang
pesat dan mampu menggunakan simbol untuk merepresentasikan objek dan pengalaman.Lev
Vygotsky menekankan peran interaksi sosial dalam perkembangan kognitif anak. Konsep Zone of
Proximal Development (ZPD) menunjukkan bahwa anak dapat mencapai level pemahaman yang
lebih tinggi dengan bantuan orang dewasa atau teman sebaya yang lebih kompeten.'°Dalam konteks
pembelajaran agama, guru RA berperan sebagai scaffolder yang memediasi antara teks keagamaan
kompleks dengan kapasitas pemahaman anak.Dari perspektif perkembangan moral dan spiritual,
James Fowler mengembangkan teori stages of faith yang mengidentifikasi bahwa anak usia dini
berada pada tahap "Intuitive-Projective Faith" di mana pemahaman spiritual mercka sangat
dipengaruhi oleh cerita, imajinasi, dan pengalaman konkret.'” Anak pada tahap ini memahami
konsep keagamaan melalui narasi-narasi yang powerful dan pengalaman emosional yang intens.

Penelitian terkini tentang perkembangan spiritual anak menunjukkan bahwa anak usia dini

8 Abed al-Jabiri, Naqd al-'Aql al-"Arabi, 48-52.

9 Abdul Sobur, "Bayani, Burhani, and Irfani Epistemology in Contemporaty Islamic Education: Challenges and
Opportunities," Journal of Islamic Studies and Culture 9, no. 1 (2021): 91.

10]slah Gusmian, "Islamic Education Epistemology in Indonesia: A Critical Study of Al-Jabiri's Thought in Islamic
Educational Institutions," Tarbiya: Journal of Education in Muslim Society 8, no. 1 (2021): 5-6.

11 Sobut, "Bayani, Burhani, and Irfani Epistemology," 95.

12 Gusmian, "Islamic Education Epistemology in Indonesia," 8.

13 Abu Hamid al-Ghazali, Thya' 'Ulum al-Din, vol. 1 (Beirut: Dar al-Ma'rifah, n.d.), 23-28.

14 Saenong, "The Epistemological Orientation of Santri," 325.

15 Piaget, The Child's Conception of the World, 130.

16 Vygotsky, Mind in Society, 86.

"James W. Fowler, Stages of Faith: The Psychology of Human Development and the Quest for Meaning (San
Francisco: Harper & Row, 1981), 133-134.

Atthiflah — Volume 13 Nomor 1 Januari 2026 3



memiliki kapasitas spiritual yang genuine, meskipun diekspresikan dalam cara yang berbeda dari
orang dewasa.'” Mereka mampu mengalami perasaan kagum, rasa syukur, dan koneksi dengan
sesuatu yang lebih besar dari diri mereka, yang merupakan elemen-elemen fundamental dari
pengalaman spiritual. Pendidikan agama Islam pada anak usia dini memiliki karakteristik unik yang
membedakannya dari pendidikan agama pada level yang lebih tinggi. Prinsip-prinsip pembelajaran
anak usia dini harus diintegrasikan dengan tujuan pendidikan agama Islam."” Kurikulum Raudhatul
Athfal di Indonesia, sebagaimana diatur dalam Keputusan Dirjen Pendis Kemenag, menekankan
pada pengembangan nilai-nilai agama dan moral sebagai salah satu dari enam aspek perkembangan
anak.*’Pembelajaran agama tidak hanya fokus pada pengetahuan kognitif tentang ajaran Islam,
tetapi juga pada pembentukan karakter, pembiasaan ibadah, dan pengembangan kesadaran spiritual
anak.Metode pembelajaran agama pada anak usia dini perlu disesuaikan dengan karakteristik
perkembangan mereka. Storytelling (mendongeng) merupakan metode yang sangat efektif karena
sesuai dengan cara berpikir naratif anak.*’ Role playing dan simulasi membantu anak memahami
konsep abstrak melalui pengalaman konkret. Pembiasaan (habituation) menjadi kunci dalam
internalisasi nilai-nilai dan praktik keagamaan.”

Penelitian terdahulu menunjukkan bahwa pembelajaran agama yang efektif pada anak usia
dini harus mengintegrasikan dimensi kognitif, afektif, dan psikomotorik secara
holistik.”Pendekatan yang terlalu kognitif-verbal tidak sesuai dengan karakteristik anak usia dini,
sementara pendekatan yang mengintegrasikan cerita, lagu, permainan, dan praktik langsung terbukti
lebih efektif dalam membentuk pemahaman dan perilaku keagamaan anak. Beberapa penelitian
terdahulu telah mencoba mengintegrasikan epistemologi Islam dengan praktik pendidikan.
Penelitian Saenong (2020) tentang epistemologi pesantren menunjukkan bahwa santri
mengembangkan sistem epistemik yang integratif antara Bayani, Burhani, dan Irfani, meskipun
dengan dominasi Bayani dalam praktik pembelajaran.*Namun, penelitian ini fokus pada santri
remaja dan dewasa, bukan anak usia dini. Studi Rahmawati dan Ningsih (2021) tentang
pembelajaran fikih di madrasah ibtidaiyah menemukan bahwa anak usia 7-12 tahun mulai
mengembangkan kemampuan penalaran kausalitas sederhana dalam memahami hukum-hukum
fikih, yang dapat dipahami sebagai bentuk awal Epistemologi Burhani.*Temuan ini
mengindikasikan bahwa anak, meskipun belum mencapai tahap operasional formal, sudah memiliki
kapasitas untuk penalaran rasional dalam bentuk yang sederhana. Penelitian Hidayati (2022) tentang
spiritualitas anak usia dini dalam konteks pendidikan Islam menemukan bahwa anak mengalami
pengalaman spiritual yang autentik melalui praktik ibadah, doa, dan interaksi dengan alam, yang
dapat dikategorikan sebagai manifestasi awal Epistemologi Irfani.”* Namun, penelitian tersebut
tidak menggunakan kerangka epistemologi Islam klasik secara eksplisit. Kesenjangan dalam literatur
menunjukkan bahwa belum ada penelitian yang secara komprehensif menganalisis dinamika
epistemologi Bayani-Burhani-Irfani dalam konteks pembelajaran agama anak usia dini dengan
mempertimbangkan teori perkembangan kognitif dan spiritual anak. Penelitian ini berupaya
mengisi kesenjangan tersebut dengan menggunakan studi kasus di RA Al-Ashfiyah yang

18 Nurul Hidayati, "Spiritual Expetience of Eatly Childhood in Islamic Education Context: A Phenomenological
Study," Indonesian Journal of Eatly Childhood Education Studies 11, no. 1 (2022): 38.

19 Sujiono, "Holistic-Integrative Approach," 18-20.

20 Keputusan Direktur Jenderal Pendidikan Islam Nomor 3489 Tahun 2016 tentang Kurikulum Raudhatul Athfal.
2! Hendra Triwijaya and Lilik Kholisotin, "The Role of Storytelling in Developing Religious Understanding among
Preschoolers: Evidence from Raudhatul Athfal," Eatly Childhood Education Journal 51, no. 2 (2023): 290.

22 Bambang Hatjo and Siti Rohmah, "Developing Religious Values in Early Childhood through Habituation in
Islamic Kindetgarten," Journal of Early Childhood Education and Development 4, no. 2 (2022): 150.

2 Sujiono, "Holistic-Integrative Approach," 22.

2+ Saenong, "The Epistemological Orientation of Santri," 315-320.

% Indah Rahmawati and Dewi Ningsih, "Causal Reasoning Development in Figh Learning: A Study of Elementary
School Students," Al-Ta'lim Journal 28, no. 3 (2021): 250

26 Hidayati, "Spiritual Experience of Early Childhood," 42-45.

4 Agung dkk —Dinamika Epistemologi Bayani, Burhani dan Irfani Dalam Pembelajaran



menggunakan kitab Fath al-Qarib sebagai rujukan materi pembelajaran.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus (case study).
Studi kasus dipilih karena memungkinkan peneliti untuk mengeksplorasi fenomena kontemporer
secara mendalam dalam konteks kehidupan nyata, khususnya ketika batas antara fenomena dan
konteks tidak jelas terbedakan. Dalam penelitian ini, fenomena yang diteliti adalah dinamika
epistemologi Bayani-Burhani-Irfani dalam pembelajaran agama anak usia dini, sementara
konteksnya adalah praktik pembelajaran di RA Al-Ashfiyah.

Penelitian dilaksanakan di Raudhatul Athfal Ashfiyah Rejoagung Ngoro Jombang.
Pengumpulan data dilakukan melalui tiga teknik utama: 1). Observasi Partisipatif: Peneliti
melakukan observasi terhadap proses pembelajaran agama Islam di kelas, khususnya pembelajaran
yang terkait dengan materi fikih (bersuci, shalat, puasa). Peneliti menggunakan panduan observasi
yang fokus pada: (a) metode penyampaian materi oleh guru, (b) respons dan pertanyaan anak, (c)
interaksi dialogis antara guru dan anak, (d) aktivitas praktik ibadah, dan (e) ekspresi emosi dan
spiritual anak. 2). Wawancara Mendalam: Wawancara semi-terstruktur dilakukan dengan guru
untuk menggali pemahaman mereka tentang bagaimana anak mengkonstruksi pengetahuan agama,
strategi pembelajaran yang digunakan, dan transformasi materi dari kitab Fath al-Qarib ke bahasa
anak. Wawancara dengan anak dilakukan secara informal dan playful untuk menggali pemahaman
mereka tentang konsep-konsep agama yang dipelajari. 3). Analisis Dokumen: Peneliti menganalisis
dokumen-dokumen pembelajaran yang meliputi: Rencana Pelaksanaan Pembelajaran Harian
(RPPH), modul pembelajaran yang dikembangkan guru, buku panduan untuk orang tua, dan
dokumentasi foto/video kegiatan pembelajaran.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Raudhatul Athal Ashfiyah menyelenggarakan pembelajaran agama Islam yang terintegrasi
dalam aktivitas harian anak. Kurikulum pembelajaran agama merujuk pada Standar Tingkat
Pencapaian Perkembangan Anak (STPPA) khususnya pada aspek nilai agama dan moral, namun
dengan konten yang diperkaya dengan materi dari kitab Fath al-Qarib karya Abu Syuja' al-Asfahani
yang dipahami oleh guru dan diterjemahkan dalam bahasa anak-anak. Kitab Fath al-Qarib adalah
matan fikih Syafii yang ringkas namun komprehensif, mencakup bab-bab tentang thaharah
(bersuci), shalat, zakat, puasa, haji, muamalah, dan lain-lain.*’Para guru RA Al-Ashfiyah tidak
mengajarkan kitab ini secara langsung kepada anak, melainkan mengekstrak konsep-konsep dasar
yang sesuai dengan kapasitas anak usia dini, kemudian mentransformasikannya menjadi narasi
cerita, lagu, permainan, dan aktivitas praktik. Pembelajaran agama dilaksanakan dalam beberapa
format: Doa bersama, hafalan doa harian, dan cerita inspiratif tentang akhlak. Pembelajaran tematik
(30-45 menit): Integrasi nilai agama dalam tema pembelajaran (misalnya tema air dikaitkan dengan
thaharah). Praktik ibadah (20 menit): Wudhu dan shalat Dhuha bersama. Habituasi sepanjang hari:
Pembiasaan doa sebelum/sesudah aktivitas, adab makan, adab betrbicara. Dari observasi awal,
teridentifikasi bahwa proses pembelajaran melibatkan tiga modus epistemologis yang berbeda
namun saling terkait.
Manifestasi Epistemologi Bayani dalam Pembelajaran Agama Anak Usia Dini.

Epistemologi Bayani pada pembelajaran agama anak usia dini di RA Al-Ashfiyah
termanifestasi dalam bentuk yang diadaptasi sesuai karakteristik kognitif anak. Berbeda dengan
Bayani klasik yang berbasis pada analisis linguistik teks Arab, Bayani dalam konteks PAUD lebih
berbentuk "narasi-otoritatif' di mana anak menerima pengetahuan agama melalui cerita dan

27 Abu Syuja' al-Asfahani, Fath al-Qarib al-Mujib (Surabaya: Maktabah Salim Nabhan, n.d.), 2.

Atthiflah — Volume 13 Nomor 1 Januari 2026 5



penjelasan guru yang dipercaya sebagai sumber pengetahuan yang valid. Guru RA Al-Ashfiyah
mentransformasi konten Fath al-Qarib menjadi cerita-cerita sederhana yang mudah dipahami anak.
Karakteristik utama Epistemologi Bayani: pengetahuan ditransmisikan dari otoritas (guru) ke
penerima (anak) melalui medium narasi. Anak menerima dan mengulang informasi yang diberikan
guru tanpa (pada tahap ini) mempertanyakan atau menganalisis secara kritis. Validitas pengetahuan
terletak pada otoritas sumber (guru yang dipercaya) dan keselarasan dengan teks acuan (meskipun
tidak diakses langsung oleh anak). Manifestasi Bayani lainnya adalah penggunaan bahasa imperatif
dan praktik hafalan. Anak-anak menghafal lagu ini secara berulang-ulang hingga lancar.
Pengetahuan tentang rukun Islam tidak dibangun melalui eksplorasi atau penalaran, melainkan
melalui penerimaan dan internalisasi melalui hafalan. Ini sejalan dengan karakteristik Bayani yang
menekankan pada preservasi dan transmisi pengetahuan yang sudah established. Namun, ada
perbedaan penting antara Bayani klasik dan Bayani dalam konteks PAUD, dalam pesantren
tradisional, Bayani melibatkan analisis grammatical dan semantik terhadap teks Arab, sementara
dalam PAUD, Bayani lebih bersifat "pre-tekstual" di mana anak menerima makna yang sudah
disaring dan disederhanakan oleh guru, belum teks itu sendiri. Dalam epistemologi Bayani klasik,
otoritas ulama sebagai penjelas teks sangat sentral.*Dalam konteks RA Al-Ashfiyah, guru
menempati posisi serupa sebagai mediator antara teks (Fath al-Qarib) dengan anak.

Struktur argumen Bayani: validitas suatu hukum (kewajiban wudhu) bersumber pada otoritas
teks (Al-Qur'an) yang dijelaskan oleh otoritas penjelas (guru yang mewakili ulama). Anak tidak
diminta untuk memverifikasi informasi ini melalui penalaran independen, melainkan
mempercayainya berdasarkan otoritas guru dan teks. Temuan ini mengonfirmasi bahwa
Epistemologi Bayani masih relevan dan fungsional dalam pembelajaran anak usia dini, namun
dalam bentuk yang disesuaikan. Bayani berfungsi sebagai fondasi awal di mana anak membangun
pengetahuan dasar tentang ajaran Islam melalui narasi otoritatif sebelum mengembangkan kapasitas
untuk penalaran yang lebih kompleks. Meskipun Epistemologi Bayani dominan dalam tahap awal
pembelajaran, penelitian ini menemukan bahwa anak usia dini mulai menunjukkan tanda-tanda
Epistemologi Burhani dalam bentuk penalaran kausalitas sederhana, pertanyaan "mengapa", dan
pencarian logika konkret di balik aturan-aturan agama yang mereka pelajari. Piaget mengidentifikasi
bahwa anak usia pra-operasional mulai mengembangkan kemampuan untuk bertanya tentang
sebab-akibat, meskipun masih dalam bentuk yang egosentris dan konkret.”” Bentuk awal dari
Epistemologi Burhani: pengetahuan tidak hanya diterima dari otoritas, tetapi juga diverifikasi
melalui observasi dan penalaran berbasis pengalaman langsung. Penting untuk dicatat bahwa
Epistemologi Burhani yang muncul pada anak usia dini masih sangat terbatas sesuai dengan tahap
perkembangan kognitif mereka. Penalaran mereka masih bersifat:

1) Konkret, bukan abstrak: Anak bertanya tentang kausalitas yang dapat diamati secara
konkret (kenapa pakai air, bukan tisu), bukan kausalitas abstrak-filosofis

2) Egosentris: Penalaran sering dikaitkan dengan pengalaman pribadi mereka

3) Belum sistematis: Belum mampu membangun sistem argumentasi yang koheren seperti
dalam Burhani klasik

Namun demikian, kemunculan pertanyaan "mengapa", eksperimen verifikasi, dan penalaran
analogis sederhana menunjukkan bahwa benih-benih Epistemologi Burhani sudah mulai tumbuh
pada anak usia dini, meskipun masih dalam bentuk yang embrionic. Temuan ini penting karena
menunjukkan bahwa anak bukan penerima pasif pengetahuan, melainkan active sense-maker yang
berupaya memahami logika di balik apa yang mereka pelajari.

Epistemologi Irfani: Pengalaman Spiritual Konkret Anak

Dimensi yang paling menarik dan seringkali terabaikan dalam pembelajaran agama anak usia

dini adalah dimensi spiritual-eksperiensial yang dalam kerangka epistemologi Islam dapat

28 Sobur, "Bayani, Burhani, and Itfani Epistemology," 92.
2 Piaget, The Child's Conception of the World, 135.

6 Agung dkk —Dinamika Epistemologi Bayani, Burhani dan Irfani Dalam Pembelajaran



dikategorikan sebagai Epistemologi Irfani. Irfani, dalam konteks dewasa, merujuk pada
pengetahuan yang diperoleh melalui pengalaman spiritual langsung, kashf (penyingkapan batin),
dan musyahadah (penyaksian spiritual).”” Dalam konteks anak usia dini, Irfani termanifestasi dalam
bentuk yang lebih konkret: pengalaman emosional-spiritual saat praktik ibadah, perasaan kagum
(awe) terhadap kebesaran Allah melalui alam, dan internalisasi nilai melalui habituasi yang
menciptakan "pengetahuan tubuh" (embodied knowledge). Seperti contoh melakukan gerakan
shalat secara mekanis (Bayani) atau memahami makna bacaan secara kognitif (Burhani), tetapi
mengalami dimensi emosional-spiritual (Irfani): perasaan tenang, kehangatan batin, dan koneksi
dengan Allah. Penelitian psikologi spiritual menunjukkan bahwa anak usia dini memiliki kapasitas
untuk mengalami perasaan takjub dan kagum yang mendalam terhadap sesuatu yang vast dan
transcendent.”’ Dimensi Irfani lain yang penting adalah habituasi atau pembiasaan ibadah yang
menciptakan apa yang disebut oleh Metleau-Ponty sebagai "embodied knowledge"pengetahuan
yang ter-inkorporasi dalam tubuh melalui praktik berulang.”

Dalam kegiatan harian di RA Al-Ashfiyah, anak dibiasakan untuk: Mengucapkan bismillah
sebelum makan dan alhamdulillah setelah makan, mengucapkan salam saat masuk kelas, berdoa
sebelum dan sesudah belajar, membantu teman yang kesulitan, dan berbagi makanan. Habituasi ini
tidak hanya menghasilkan pengetahuan kognitif ("Aku tahu harus bilang bismillah"), tetapi juga
pengetahuan tubuh ("Tanganku otomatis terlipat dan lidahku otomatis mengucap bismillah
sebelum makan tanpa harus berpikir"). Ini adalah bentuk internalisasi nilai yang sangat mendalam
karena sudah menjadi bagian dari disposisi tubuh anak. Habituasi telah menciptakan disposisi yang
menetap (habitus dalam istilah Bourdieu).” Anak tidak lagi perlu mengingat secara sadar aturan
"harus bismillah sebelum makan" tubuh dan jiwanya sudah otomatis melakukannya. Ini adalah
bentuk pengetahuan Irfani: pengetahuan yang hidup dalam praktik, bukan sekadar dalam kognisi.
Model Integrasi Bayani-Burhani-Irfani dalam Sistem Epistemik Anak

Temuan paling penting dari penelitian ini adalah bahwa ketiga epistemologi tidak berjalan
secara terpisah dalam proses pembelajaran anak, melainkan terintegrasi dalam sistem epistemik
yang dinamis dan spiral. Temuan ini sejalan dengan paradigma pendidikan Islam holistik-integratif
yang menckankan pentingnya pengembangan seluruh dimensi kepribadian anak secara bersamaan
antara kognitif, afektif, dan psikomotorik.*Dalam konteks pendidikan anak usia dini Islam,
integrasi epistemologis ini menjadi sangat krusial karena periode ini merupakan fase formatif yang
menentukan perkembangan spiritual, moral, dan intelektual anak di masa depan.

Berdasarkan analisis data, peneliti menemukan pola model "Spiral Epistemologis Anak Usia
Dini" yang terdiri dari tiga tahap yang berulang. Model ini mengadaptasi konsep spiral curriculum
yang dikemukakan Jerome Bruner, yang menyatakan bahwa "any subject can be taught in some
intellectually honest form to any child at any stage of development."” Namun, model yang
diusulkan dalam penelitian ini tidak sekedar mengadopsi teori Bruner, melainkan
mengintegrasikannya dengan kerangka epistemologi Islam yang dikembangkan oleh Muhammad
Abed Al-Jabiri, yaitu Bayani (berbasis teks), Burhani (berbasis penalaran), dan Irfani (berbasis
pengalaman spiritual).”

30 Gusmian, "Islamic Education Epistemology in Indonesia," 9.

31 Dacher Keltner and Jonathan Haidt, "Approaching Awe, a Moral, Spiritual, and Aesthetic Emotion," Cognition
and Emotion 17, no. 2 (2003): 299.

32 Maurice Merleau-Ponty, Phenomenology of Perception, trans. Colin Smith (London: Routledge, 1962), 144.

3 Pierre Bourdieu, The Logic of Practice (Cambridge: Polity Press, 1990), 52-56.

3 Dian Kusuma Ningtyaz, Aslamiah Aslamiah, and Darmiyati Darmiyati, "Islamic Values Integration in Eatly
Childhood Education: A Multi-Site Case Study of Cutticulum Practices in Banjarmasin, Indonesia," Asatiza: Jurnal
Pendidikan 6, no. 3 (2025): 250-267

% Jerome S. Bruner, The Process of Education (Cambridge, MA: Harvard University Press, 1960), dikutip dalam
Education Partnerships, Inc., "The Spiral Cutriculum," Research into Practice (March 2012).

36 1.. Huda et al., "Al-Jabiri's Epistemology of Bayani, Irfani, Burhani on the Critique of Arabic Reason and Its

Atthiflah — Volume 13 Nomor 1 Januari 2026 I



Tahap pertama dalam spiral epistemologis adalah penerimaan naratif, di mana epistemologi
Bayani mendominasi. Pada tahap ini, anak pertama kali menerima pengetahuan agama melalui
narasi guru yang dipercaya. Epistemologi Bayani, sebagaimana dijelaskan Al-Jabiri, menempatkan
teks (nash) sebagai sumber utama pengetahuan dan otoritas dalam memahami kebenaran.’’Dalam
konteks pembelajaran anak usia dini, manifestasi Bayani terlihat ketika anak mendengar cerita
tentang wudhu, menghafal doa, dan menerima aturan-aturan dari otoritas guru.

Penelitian terkini menunjukkan bahwa metode naratif dan keteladanan (uswah hasanah)
merupakan pendekatan yang sangat efektif dalam pendidikan Islam anak usia dini.”® Pada fase ini,
anak berada dalam tahap penerimaan informasi yang bersifat konkret dan langsung, sesuai dengan
tahap perkembangan kognitif mereka yang masih mengandalkan pengalaman sensorik dan
representasi konkret. Anak-anak usia dini memiliki kecenderungan alami untuk mempercayai narasi
dari figur otoritas, khususnya guru dan orang tua, yang menjadikan pendekatan Bayani sangat
relevan pada tahap awal pembelajaran agama.”

Tabap kedna dimulai saat mereka mulai bertanya "mengapa" dan mencari logika konkret di
balik praktik keagamaan yang telah dipelajari. Pada tahap ini, epistemologi Burhani mulai muncul,
meskipun masih dalam bentuk yang sederhana dan konkret. Burhani, yang berakar pada tradisi
demonstrasi logis (burhan) Aristotelian, menekankan penggunaan akal dan penalaran sistematis
dalam memperoleh pengetahuan.”’

Munculnya Burhani pada anak usia dini tercermin ketika mereka melakukan verifikasi
sederhana melalui eksperimen atau pengalaman langsung. Misalnya, setelah diajarkan bahwa wudhu
membersihkan, anak mungkin mencoba memperhatikan perbedaan sebelum dan sesudah wudhu,
atau bertanya mengapa harus menggunakan air bersih. Penelitian menunjukkan bahwa pendekatan
discovery learning dan inquiry-based learning sangat efektif dalam mengembangkan kemampuan
penalaran anak usia dini.*Meskipun penalaran mereka masih bersifat konkret dan terbatas pada
pengalaman langsung, tahap ini sangat penting dalam mengembangkan literasi kritis dan
kemampuan berpikir analitis sejak dini. Integrasi Burhani dalam pembelajaran anak usia dini juga
sejalan dengan prinsip pembelajaran saintifik dalam kurikulum modern, di mana anak didorong
untuk mengamati, menanya, mencoba, menalar, dan mengkomunikasikan hasil pembelajaran
mereka.”Dalam konteks pendidikan Islam, pengembangan kemampuan Burhani ini tidak
bertentangan dengan Bayani, melainkan saling melengkapi untuk membangun pemahaman yang
lebih komprehensif tentang ajaran agama.

Tahap ketiga dalam spiral epistemologis adalah internalisasi eksperiensial, di mana
epistemologi Irfani berperan sebagai penguat. Melalui praktik berulang dan pengalaman spiritual
langsung, pengetahuan ter-internalisasi dalam dimensi emosional-spiritual dan tubuh anak. Irfani,
yang berakar pada tradisi tasawuf dan pengalaman spiritual (mukasyafah), menekankan
pengetahuan yang diperoleh melalui pengalaman langsung dan pembersihan jiwa (tazkiyat al-nafs).*

Correlation with Islamic Education," PAKAR Pendidikan (July 2024).

37 Muhammad Irfani, Muhammad Ikhwan Habibi, and Muhammad Rifgiyansyah, "Methods of Intetpretation:
Epistemological Views of Bayani, Burhani, and Irfani," Intiha 2, no. 2 (2025): 274-278.

3 Nur Ain Safiah et al., "Implementation of Effective Teaching Based on Islamic Educational Psychology in Early
Childhood," artikel in press (2025).

3 M. 1. Sholeh et al., "Integration of Islamic Values and Local Culture in Early Childhood Education Curriculum,"
Jurnal Al Burhan 5, no. 1 (2025): 126-142.

40 A. K. Ulliyah et al., "Perbedaan Epistemologi Bayani, Irfani dan Burhani dalam Pemikiran Islam," Revorma: Jurnal
Pendidikan dan Pemikiran 4, no. 1 (2024): 33-44.

4 Jerome Bruner on Child Development: Scaffolding, Discovery Learning, and Spiral Curticulum," Eatlyyears.tv,
diakses 31 Desember 2024, https:/ /www.catlyyears.tv/jerome-brunet-on-child-development.

42 M. Ritoga and R. Saputra, "Epistemology of Knowledge: Bridging Western and Islamic Thought," Solo
International Colaboration and Publication of Social Sciences and Humanities 3, no. 1 (2025): 95-110.

4 M. Rizal, R. Nuriza, and R. Kamal, "Optimization of Student Center-Based Learning to Improve Students'
Cognitive Approach and Activeness," Teaching: Journal of Teacher Training Innovation and Education 5, no. 2
(2025): 111-118.

8 Agung dkk —Dinamika Epistemologi Bayani, Burhani dan Irfani Dalam Pembelajaran



Pada anak usia dini, Irfani termanifestasi ketika mereka mengalami ketenangan setelah berdoa,
merasakan kebahagiaan ketika berbagi dengan teman, atau mengembangkan kesadaran akan
kehadiran Tuhan dalam kehidupan sehari-hari. Penelitian terbaru menekankan pentingnya
pengembangan kecerdasan spiritual (spiritual intelligence) dalam pendidikan Islam, yang mencakup
kemampuan untuk menginternalisasi nilai-nilai Al-Qut'an dan Hadits dalam kehidupan seharti-
hari.* Kecerdasan spiritual ini tidak hanya berkontribusi pada kesadaran diri dan pertumbuhan
emosional anak, tetapi juga membantu mereka mengembangkan koneksi yang bermakna antara
konten akademik dan prinsip-prinsip spiritual.

Model spiral ini sangat sesuai dengan prinsip develgpmental appropriateness dalam pendidikan
anak usia dini, di mana materi pembelajaran disesuaikan dengan tahap perkembangan kognitif,
sosial, dan emosional anak.”Penelitian menunjukkan bahwa pendekatan spiral dengan pengulangan
yang terencana (planned iteration) dapat meningkatkan retensi pengetahuan dan pemahaman
konseptual yang lebih mendalam.

Model Spiral Epistemologis Anak Usia Dini ini memiliki implikasi pedagogis yang signifikan.
Pertama, model ini menunjukkan bahwa guru perlu merancang pembelajaran yang
mengintegrasikan ketiga pendekatan epistemologis secara seimbang, tidak hanya fokus pada satu
aspek saja. Kedua, pembelajaran harus dirancang secara spiral, di mana konsep yang sama
dikunjungi kembali dengan tingkat kompleksitas yang berbeda. Ketiga, penilaian pembelajaran
harus mencakup ketiga dimensi: pemahaman naratif (Bayani), kemampuan penalaran (Burhani),
dan internalisasi nilai (Irfani). Penelitian ini berkontribusi pada pengembangan teori pendidikan
Islam anak usia dini dengan menawarkan kerangka integratif yang menghubungkan epistemologi
Islam klasik dengan teori pembelajaran kontemporer. Model ini juga relevan dengan tuntutan
pendidikan holistik-integratif yang menekankan pengembangan seluruh aspek kepribadian anak
baik intelektual, emosional, sosial, dan spiritual secara bersamaan.*Dengan demikian, Model Spiral
Epistemologis Anak Usia Dini dapat menjadi alternatif pendekatan pembelajaran yang lebih
komprehensif dan sesuai dengan nilai-nilai Islam serta perkembangan anak.

KESIMPULAN

Epistemologi Bayani termanifestasi dalam pembelajaran agama anak usia dini melalui
transformasi teks kitab Fath al-Qarib menjadi narasi sederhana, penggunaan bahasa imperatif dan
hafalan, serta penckanan pada otoritas guru sebagai mediator pengetahuan. Bayani berfungsi
sebagai fondasi awal di mana anak membangun pengetahuan dasar tentang ajaran Islam.
Epistemologi Burhani muncul dalam bentuk adaptif sesuai tahap perkembangan kognitif anak usia
dini, yakni melalui pertanyaan "mengapa", penalaran kausalitas sederhana berbasis pengalaman
konkret, dan penalaran analogis dasar. Meskipun masih terbatas pada level konkret dan belum
sistematis, kemunculan Burhani menunjukkan bahwa anak bukan penerima pasif pengetahuan,
melainkan active sense-maker yang berupaya memahami logika di balik apa yang mereka pelajari.

Epistemologi Irfani hadir melalui pengalaman spiritual konkret anak saat praktik ibadah
bersama, perasaan kagum terhadap kebesaran Allah melalui kontemplasi alam, dan habituasi yang
menciptakan embodied knowledge. Dimensi Irfani ini sangat penting karena membawa
pembelajaran agama dari level kognitif ke level spiritual-emosional yang menyentuh hati anak.
ketiga epistemologi tersebut tidak berjalan secara terpisah atau eksklusif, melainkan terintegrasi
dalam sistem epistemik yang dinamis dan spiral. Model "Spiral Epistemologis" yang diusulkan

4 Mutakallim, "Menelusuti Bangunan Epistemologi Keislaman Klasik (Epistemologi Bayani, Burhani dan Irfani),"
Jurnal Pendidikan Kreatif 1, no. 1 (2020).

4 Salamuddin et al., "Humanistic Approaches in Islamic Education Emphasizing Emotional and Spititual
Intelligence," dikutip dalam Joutrnal of Innovative and Creativity 5, no. 1 (2025).

46 A. Saepudin, "Holistic Islamic Education: Assessing the Impact of Integrative Curricula on Moral and Spiritual
Development in Secondary Schools," International Journal of Science and Society 6, no. 1 (2024): 1072-1083.

Atthiflah — Volume 13 Nomor 1 Januari 2026 9



dalam penelitian ini menunjukkan bahwa pembelajaran anak bergerak dari penerimaan naratif
(Bayani), berkembang menjadi penalaran konkret (Burhani), diperkuat melalui internalisasi
eksperiensial (Irfani), kemudian kembali ke spiral berikutnya dengan konsep yang lebih kompleks.
Pembelajaran agama yang efektif untuk anak usia dini memerlukan integrasi sinergis ketiga
epistemologi dengan mempertimbangkan karakteristik perkembangan kognitif dan spiritual anak.
Transformasi konten kitab klasik perlu dilakukan dengan bijak agar tetap mempertahankan esensi
konsep namun dalam bentuk yang accessible dan meaningful bagi anak.

DAFTAR PUSTAKA

Abed al-Jabiri, Muhammad. Nagd al-'Aql al-'Arabi: Takwin al-'Aql al-' Arabi. Beirut: Markaz
Dirasat al-Wihdah al-'Arabiyah, 1991.

Bourdieu, Pierre. The Logic of Practice. Cambridge: Polity Press, 1990.

Bruinessen, Martin van. "Pesantren and Kitab Kuning: Continuity and Change in a Tradition of Religious
Learning." In Texts from the Islands: Oral and Written Traditions of Indonesia and the Malay W orld,
edited by Wolfgang Marschall, 121-146. Berne: University of Berne, 1994.

Bruner, Jerome S. The Process of Education (Cambridge, MA: Harvard University Press, 1960),
dikutip dalam Education Partnerships, Inc., "The Spiral Curriculum," Research into
Practice (March 2012).

Fowler, James W. Stages of Faith: The Psychology of Human Development and the Quest for Meaning. San
Francisco: Harper & Row, 1981.

Gusmian, Islah. "Islamic Education Epistemology in Indonesia: A Critical Study of Al-Jabiri's
Thought in Islamic Educational Institutions." Tarbiya: Journal of Education in Muslim Society
8, no. 1 (2021): 1-15.

Harjo, Bambang, and Siti Rohmah. "Developing Religious Values in Early Childhood through
Habituation in Islamic Kindergarten." Jourmal of Early Childhood Education and Development 4,
no. 2 (2022): 145-160.

Hidayati, Nurul. "Spiritual Experience of Early Childhood in Islamic Education Context: A
Phenomenological Study." Indonesian Journal of Early Childhood Education Studies 11, no. 1
(2022): 34-48.

Huda L. ., "Al-Jabiri's Epistemology of Bayani, Irfani, Burhani on the Critique of Arabic Reason
and Its Correlation with Islamic Education," PAKAR Pendidikan (July 2024).

Inayah, Robiatul, and Ahmad Fauzi. "Transforming Classical Islamic Texts for Young Learners:
A Study of Figh Education in Madrasah Ibtidaiyah." Journal of Islamic Education Research 6,
no. 2 (2023): 201-218.

Keltner, Dacher, and Jonathan Haidt. "Approaching Awe, a Moral, Spiritual, and Aesthetic Emotion."
Cognition and Emotion 17, no. 2 (2003): 297-314.

Metleau-Ponty, Maurice. Phenomenology of Perception. Translated by Colin Smith. London: Routledge,
1962.

Muhammad Irfani, Muhammad Ikhwan Habibi, and Muhammad Rifgiyansyah, "Methods of
Interpretation: Epistemological Views of Bayani, Burhani, and Itfani," Intiba 2, no. 2
(2025): 274-278.

Mutakallim, "Menelusuri Bangunan Epistemologi Keislaman Klasik (Epistemologi Bayani,
Burhani dan Irfani)," Jurnal Pendidikan Kreatif 1, no. 1 (2020).

Ningtyaz, Dian Kusuma Aslamiah Aslamiah, and Darmiyati Darmiyati, "Islamic Values
Integration in Early Childhood Education: A Multi-Site Case Study of Curriculum
Practices in Banjarmasin, Indonesia," Asatiza: Jurnal Pendidikan 6, no. 3 (2025): 250-267.

Nurwahidah, and Rifda El Fiah. "The Implementation of Scientific Approach in Islamic
Religious Education for Early Childhood: Developing Critical Thinking through Inquiry-

10 Agung dkk —Dinamika Epistemologi Bayani, Burhani dan Irfani Dalam Pembelajaran



Based Learning." Ta'dib: Jurnal Pendidikan Islan 10, no. 2 (2021): 178-192.

Piaget, Jean. The Child's Conception of the World. London: Routledge & Kegan Paul, 1929.

Rahmawati, Indah, and Dewi Ningsih. "Causal Reasoning Development in Figh Learning: A
Study of Elementary School Students." A~Ta'lim Journal 28, no. 3 (2021): 245-259.

Ritoga M. and R. Saputra, "Epistemology of Knowledge: Bridging Western and Islamic
Thought," Solo International Colaboration and Publication of Social Sciences and Humanities 3, no. 1
(2025): 95-110.

Rizal, M. R. Nuriza, and R. Kamal, "Optimization of Student Center-Based Learning to Improve
Students' Cognitive Approach and Activeness," Teaching: Jonrnal of Teacher Training
Innovation and Education 5, no. 2 (2025): 111-118.

Saenong, Faried F. "The Epistemological Orientation of Santri in Understanding Islamic
Jurisprudence: A Study of Pesantren Education." Studia Islamika 27, no. 2 (2020): 305-340.

Saepudin, A. "Holistic Islamic Education: Assessing the Impact of Integrative Curricula on Moral
and Spiritual Development in Secondary Schools," International Journal of Science and Society
6, no. 1 (2024): 1072-1083.

Safiah, Nur Ain et al., "Implementation of Effective Teaching Based on Islamic Educational
Psychology in Early Childhood," EDUSOSHUM Journal of Islanic Education and Social
Humanities Vol. 5, No. 3, December 2025, pp 515-529

Salamuddin et al., "Humanistic Approaches in Islamic Education Emphasizing Emotional and
Spiritual Intelligence," Journal of Innovative and Creativity 5, no. 1 (2025).

Sholeh M. L et al,, "Integration of Islamic Values and Local Culture in Early Childhood
Education Curticulum," Jurnal Al Burhan 5, no. 1 (2025): 126-142.

Sobur, Abdul. "Bayani, Burhani, and Irfani Epistemology in Contemporary Islamic Education:
Challenges and Opportunities." Journal of Islamic Studies and Culture 9, no. 1 (2021): 88-102.

Sujiono, Yuliani Nurani. "Holistic-Integrative Approach in Early Childhood Islamic Education."
International Jonrnal of Islamic Early Childhood Education 3, no. 1 (2020): 15-29.

Triwijaya, Hendra, and Lilik Kholisotin. "The Role of Storytelling in Developing Religious
Understanding among Preschoolers: Evidence from Raudhatul Athfal.” Early Childhood
Education Journal 51, no. 2 (2023): 287-301.

Ulliyah A. K., "Perbedaan Epistemologi Bayani, Irfani dan Burhani dalam Pemikiran Islam,"
Revorma: Jurnal Pendidikan dan Pemikiran 4, no. 1 (2024): 33-44.

Vygotsky, Lev S. Mind in Society: The Development of Higher Psychological Processes. Cambridge: Harvard
University Press, 1978.

Atthiflah — Volume 13 Nomor 1 Januari 2026 11



