
 

Atthiflah: Journal of Early Childhood Islamic Education 
Volume 13 Nomor 1 Januari 2026; p-ISSN: 2580-1864; e-ISSN: 2722-1210; p- 1-11 

  
 

DINAMIKA EPISTEMOLOGI BAYANI, BURHANI, DAN IRFANI 
DALAM PEMBELAJARAN AGAMA UNTUK ANAK USIA DINI 

 
 

Sulton Agung 
Universitas KH. A. Wahab Hasbullah, Jombang 

sulthonagung63@gmail.com  
 

Umu Sa’diyah 
Universitas KH. A. Wahab Hasbullah, Jombang 

sadiyahummu427@gmail.com  
 

Moh. Afifur Rohman Romli 
Universitas KH. A. Wahab Hasbullah, Jombang 

aqil.afif@gmail.com  
 

Abstract: This qualitative case study analyzes the epistemological tendencies of early childhood (5-
6 years) in Raudhatul Athfal Ashfiyah in understanding the basic concepts of Islam sourced from 
the book Fath al-Qarib through learning observations, interviews with teachers, and analysis of 
learning documents. The results show that the process of construction of early childhood religious 
knowledge moves on an adaptive epistemological spectrum according to the stages of their 
cognitive development. Bayani epistemology (textual-narrative) emerges through a pattern of story 
learning and modeling, in which children receive basic fiqh knowledge through simple narratives 
taken from Fath al-Qarib. Question-based learning methods and role-playing simulations facilitate 
the emergence of Burhani Epistemology in the form of concrete cause-and-effect reasoning. The 
Elements of Irfani's Epistemology are present through the concrete spiritual experiences of 
children during the practice of worship together and the formation of spiritual habits. The 
epistemic system of early childhood is spiral-gradual: it begins with narrative acceptance, progresses 
to experiential, concrete reasoning, and is reinforced through spiritual habituation in daily routines. 
In conclusion, the epistemology of religious learning for early childhood is not purely passive-
imitative, but evolves progressively through the interaction between textual narratives, teacher 
modeling, children's concrete exploration, and direct spiritual experiences that correspond to their 
concrete pre-operational developmental stages. 

           Keywords: Islamic Epistemology, Bayani, Burhani, Irfani, Early Childhood Education, Fath al-Qarib. 

Abstrak: Penelitian kualitatif studi kasus ini menganalisis kecenderungan epistemologis anak usia 
dini (5-6 tahun) di Raudhatul Athfal Ashfiyah dalam memahami konsep-konsep dasar agama Islam 
yang bersumber dari kitab Fath al-Qarib melalui observasi pembelajaran, wawancara dengan guru, 
dan analisis dokumen pembelajaran. Hasilnya menunjukkan bahwa proses konstruksi pengetahuan 
keagamaan anak usia dini bergerak pada spektrum epistemologi yang adaptif sesuai tahapan 
perkembangan kognitif mereka. Epistemologi Bayani (tekstual-naratif) muncul melalui pola 
pembelajaran cerita dan modeling, di mana anak menerima pengetahuan fikih dasar melalui narasi 
sederhana yang diambil dari Fath al-Qarib. Metode pembelajaran berbasis pertanyaan dan simulasi 
bermain peran memfasilitasi munculnya Epistemologi Burhani dalam bentuk penalaran sebab-
akibat konkret. Unsur Epistemologi Irfani hadir melalui pengalaman spiritual konkret anak saat 
praktik ibadah bersama dan pembentukan kebiasaan spiritual. Sistem epistemik anak usia dini 
bersifat spiral-bertahap: dimulai dari penerimaan naratif, berkembang menjadi penalaran konkret 
berbasis pengalaman, dan diperkuat melalui pembiasaan spiritual dalam rutinitas harian. 
Kesimpulannya, epistemologi pembelajaran agama untuk anak usia dini tidak bersifat pasif-imitatif 
semata, melainkan berevolusi progresif melalui interaksi antara narasi teks, modeling guru, 
eksplorasi konkret anak, dan pengalaman spiritual langsung yang sesuai dengan tahap 
perkembangan pra-operasional konkret mereka. 
Kata kunci: Epistemologi Islam, Bayani, Burhani, Irfani, Pendidikan Anak Usia Dini, Fath al-
Qarib 
 

http://u.lipi.go.id/1588747638
mailto:sulthonagung63@gmail.com
mailto:sadiyahummu427@gmail.com
mailto:aqil.afif@gmail.com


 

2 Agung  dkk –Dinamika Epistemologi Bayani, Burhani dan Irfani Dalam Pembelajaran 

 
 

 
PENDAHULUAN 

Pendidikan anak usia dini (PAUD) merupakan fondasi krusial dalam pembentukan karakter 
dan kemampuan kognitif anak. Dalam konteks pendidikan Islam, Raudhatul Athfal (RA) memiliki 
peran strategis tidak hanya sebagai lembaga pengembangan kemampuan dasar anak, tetapi juga 
sebagai ruang pertama konstruksi pengetahuan keagamaan yang akan membentuk pemahaman 
Islam mereka di masa depan.1Namun demikian, diskursus tentang bagaimana anak usia dini 
mengkonstruksi pengetahuan keagamaan mereka dari perspektif epistemologi Islam klasik masih 
sangat terbatas dalam literatur akademis. Epistemologi Islam, sebagaimana dikembangkan oleh 
Muhammad Abed al-Jabiri, mengidentifikasi tiga sistem pengetahuan utama dalam tradisi Islam: 
Bayani (berbasis teks dan otoritas), Burhani (berbasis penalaran rasional), dan Irfani (berbasis 
pengalaman spiritual)2.Kerangka epistemologi tripartit ini telah banyak digunakan untuk 
menganalisis pola pemikiran Islam di kalangan santri dewasa dan mahasiswa,3namun penerapannya 
dalam konteks pembelajaran anak usia dini masih merupakan wilayah yang belum terjamah secara 
memadai. 

Persoalan menjadi semakin kompleks ketika kita mempertimbangkan karakteristik unik 
perkembangan kognitif anak usia dini. Menurut teori Piaget, anak usia 5-6 tahun berada pada tahap 
pra-operasional yang ditandai dengan kemampuan berpikir simbolik namun masih terbatas pada 
pengalaman konkret.4 Vygotsky menambahkan bahwa pembelajaran anak sangat bergantung pada 
scaffolding sosial dan zona perkembangan proksimal (Zone of Proximal Development).5 
Pertanyaannya adalah: bagaimana epistemologi Islam klasik yang dikembangkan untuk konteks 
pemikiran dewasa dapat diadaptasi untuk memahami proses konstruksi pengetahuan keagamaan 
pada anak yang masih berada pada tahap perkembangan kognitif pra-operasional?. Di Raudhatul 
Athfal Ashfiyah, pembelajaran agama Islam mengambil rujukan materi dari kitab klasik Fath al-
Qarib karya Abu Syuja' al-Asfahani, sebuah kitab fikih Syafi'i yang biasanya dipelajari di pesantren 
tingkat dasar.6 Para guru mentransformasikan konten kitab ini menjadi narasi sederhana, aktivitas 
bermain, dan praktik ibadah yang sesuai dengan kapasitas anak usia dini. Fenomena ini 
menghadirkan dinamika epistemologis yang menarik: bagaimana teks klasik yang sarat dengan 
argumen fikih ditransformasi menjadi pengetahuan yang dapat diakses dan dikonstruksi oleh anak 
usia 5-6 tahun? Dan lebih penting lagi, bagaimana anak-anak tersebut sebenarnya memahami dan 
menginternalisasi pengetahuan agama yang mereka terima? 

Penelitian ini berangkat dari asumsi bahwa anak usia dini bukanlah penerima pasif 
pengetahuan agama, melainkan konstruktor aktif yang mengembangkan sistem epistemik mereka 
sendiri sesuai dengan kapasitas kognitif dan pengalaman mereka.7 Dengan menggunakan kerangka 
epistemologi Bayani-Burhani-Irfani sebagai lensa analitis, penelitian ini berupaya mengungkap 
dinamika epistemologis yang terjadi dalam proses pembelajaran agama anak usia dini, khususnya di 
RA Al-Ashfiyah. Epistemologi Islam mengacu pada teori tentang bagaimana pengetahuan 

 
1 Yuliani Nurani Sujiono, "Holistic-Integrative Approach in Early Childhood Islamic Education," International 
Journal of Islamic Early Childhood Education 3, no. 1 (2020): 16. 
2 Muhammad Abed al-Jabiri, Naqd al-'Aql al-'Arabi: Takwin al-'Aql al-'Arabi (Beirut: Markaz Dirasat al-Wihdah al-
'Arabiyah, 1991), 45-78. 
3 Faried F. Saenong, "The Epistemological Orientation of Santri in Understanding Islamic Jurisprudence: A Study of 
Pesantren Education," Studia Islamika 27, no. 2 (2020): 310. 
4 Jean Piaget, The Child's Conception of the World (London: Routledge & Kegan Paul, 1929), 127-145. 
5 Lev S. Vygotsky, Mind in Society: The Development of Higher Psychological Processes (Cambridge: Harvard 
University Press, 1978), 84-91. 
6 Robiatul Inayah and Ahmad Fauzi, "Transforming Classical Islamic Texts for Young Learners: A Study of Fiqh 
Education in Madrasah Ibtidaiyah," Journal of Islamic Education Research 6, no. 2 (2023): 203. 
7 Nurwahidah and Rifda El Fiah, "The Implementation of Scientific Approach in Islamic Religious Education for 
Early Childhood: Developing Critical Thinking through Inquiry-Based Learning," Ta'dib: Jurnal Pendidikan Islam 10, 
no. 2 (2021): 180. 



 

Atthiflah – Volume 13 Nomor 1 Januari  2026 3 
 
 

keagamaan diproduksi, divalidasi, dan ditransmisikan dalam tradisi Islam. Muhammad Abed al-
Jabiri dalam karyanya yang monumental Naqd al-'Aql al-'Arabi mengidentifikasi tiga sistem 
epistemologi utama yang berkembang dalam peradaban Islam: Bayani, Burhani, dan Irfani.8  

Epistemologi Bayani berakar pada tradisi linguistic-tekstual Arab yang menekankan pada 
pemahaman teks (nash) sebagai sumber utama pengetahuan. Dalam sistem Bayani, otoritas teks 
dan otoritas guru/ulama yang menjelaskan teks menjadi fondasi konstruksi pengetahuan.9 Metode 
utama dalam Bayani adalah analisis linguistik, qiyas (analogi), dan pemahaman literal-kontekstual 
terhadap teks suci dan teks turunannya. Epistemologi Burhani berbasis pada penalaran rasional-
demonstratif yang berkembang dari pengaruh filsafat Yunani dalam tradisi Islam. Al-Farabi, Ibn 
Sina, dan Ibn Rusyd adalah tokoh-tokoh utama yang mengembangkan epistemologi ini.10Burhani 
menekankan pada penggunaan logika, silogisme, dan argumentasi rasional untuk mencapai 
pengetahuan yang certain (yaqin). Dalam pendidikan, Burhani termanifestasi ketika peserta didik 
didorong untuk mengembangkan penalaran kritis, bertanya tentang kausalitas, dan mengkonstruksi 
argumen logis.11 Epistemologi Irfani (juga disebut ma'rifah atau gnostik) berbasis pada pengalaman 
spiritual langsung dan pencerahan batin. Tradisi sufisme Islam mengembangkan epistemologi ini 
dengan menekankan pada tazkiyat al-nafs (penyucian jiwa), riyadhah (latihan spiritual), dan 
musyahadah (penyaksian spiritual) sebagai jalan menuju pengetahuan sejati.12 Al-Ghazali dalam 
Ihya' Ulumuddin menjelaskan bahwa pengetahuan tertinggi diperoleh bukan melalui teks atau 
penalaran, melainkan melalui pengalaman langsung dengan Yang Ilahi.13 

Penelitian kontemporer telah menunjukkan bahwa ketiga epistemologi ini tidak bersifat 
eksklusif-antagonistik, melainkan dapat berinteraksi dan berintegrasi dalam proses pembelajaran.14 
Namun, aplikasi kerangka epistemologi ini dalam konteks pendidikan anak usia dini masih sangat 
jarang ditemukan dalam literatur akademis.Jean Piaget mengidentifikasi bahwa anak usia 5-6 tahun 
berada pada tahap pra-operasional (preoperational stage) yang ditandai dengan kemampuan 
berpikir simbolik, namun masih egosentris dan terbatas pada pengalaman konkret.15 Anak pada 
tahap ini belum mampu melakukan operasi mental yang reversible dan masih kesulitan memahami 
konsep abstrak yang kompleks. Namun, mereka mulai mengembangkan kemampuan bahasa yang 
pesat dan mampu menggunakan simbol untuk merepresentasikan objek dan pengalaman.Lev 
Vygotsky menekankan peran interaksi sosial dalam perkembangan kognitif anak. Konsep Zone of 
Proximal Development (ZPD) menunjukkan bahwa anak dapat mencapai level pemahaman yang 
lebih tinggi dengan bantuan orang dewasa atau teman sebaya yang lebih kompeten.16Dalam konteks 
pembelajaran agama, guru RA berperan sebagai scaffolder yang memediasi antara teks keagamaan 
kompleks dengan kapasitas pemahaman anak.Dari perspektif perkembangan moral dan spiritual, 
James Fowler mengembangkan teori stages of faith yang mengidentifikasi bahwa anak usia dini 
berada pada tahap "Intuitive-Projective Faith" di mana pemahaman spiritual mereka sangat 
dipengaruhi oleh cerita, imajinasi, dan pengalaman konkret.17 Anak pada tahap ini memahami 
konsep keagamaan melalui narasi-narasi yang powerful dan pengalaman emosional yang intens. 

Penelitian terkini tentang perkembangan spiritual anak menunjukkan bahwa anak usia dini 

 
8 Abed al-Jabiri, Naqd al-'Aql al-'Arabi, 48-52. 
9 Abdul Sobur, "Bayani, Burhani, and Irfani Epistemology in Contemporary Islamic Education: Challenges and 
Opportunities," Journal of Islamic Studies and Culture 9, no. 1 (2021): 91. 
10Islah Gusmian, "Islamic Education Epistemology in Indonesia: A Critical Study of Al-Jabiri's Thought in Islamic 
Educational Institutions," Tarbiya: Journal of Education in Muslim Society 8, no. 1 (2021): 5-6. 
11 Sobur, "Bayani, Burhani, and Irfani Epistemology," 95. 
12 Gusmian, "Islamic Education Epistemology in Indonesia," 8. 
13 Abu Hamid al-Ghazali, Ihya' 'Ulum al-Din, vol. 1 (Beirut: Dar al-Ma'rifah, n.d.), 23-28. 
14 Saenong, "The Epistemological Orientation of Santri," 325. 
15 Piaget, The Child's Conception of the World, 130. 
16 Vygotsky, Mind in Society, 86. 
17James W. Fowler, Stages of Faith: The Psychology of Human Development and the Quest for Meaning (San 
Francisco: Harper & Row, 1981), 133-134. 



 

4 Agung  dkk –Dinamika Epistemologi Bayani, Burhani dan Irfani Dalam Pembelajaran 

 
 

memiliki kapasitas spiritual yang genuine, meskipun diekspresikan dalam cara yang berbeda dari 
orang dewasa.18 Mereka mampu mengalami perasaan kagum, rasa syukur, dan koneksi dengan 
sesuatu yang lebih besar dari diri mereka, yang merupakan elemen-elemen fundamental dari 
pengalaman spiritual. Pendidikan agama Islam pada anak usia dini memiliki karakteristik unik yang 
membedakannya dari pendidikan agama pada level yang lebih tinggi. Prinsip-prinsip pembelajaran 
anak usia dini harus diintegrasikan dengan tujuan pendidikan agama Islam.19 Kurikulum Raudhatul 
Athfal di Indonesia, sebagaimana diatur dalam Keputusan Dirjen Pendis Kemenag, menekankan 
pada pengembangan nilai-nilai agama dan moral sebagai salah satu dari enam aspek perkembangan 
anak.20Pembelajaran agama tidak hanya fokus pada pengetahuan kognitif tentang ajaran Islam, 
tetapi juga pada pembentukan karakter, pembiasaan ibadah, dan pengembangan kesadaran spiritual 
anak.Metode pembelajaran agama pada anak usia dini perlu disesuaikan dengan karakteristik 
perkembangan mereka. Storytelling (mendongeng) merupakan metode yang sangat efektif karena 
sesuai dengan cara berpikir naratif anak.21 Role playing dan simulasi membantu anak memahami 
konsep abstrak melalui pengalaman konkret. Pembiasaan (habituation) menjadi kunci dalam 
internalisasi nilai-nilai dan praktik keagamaan.22 

Penelitian terdahulu menunjukkan bahwa pembelajaran agama yang efektif pada anak usia 
dini harus mengintegrasikan dimensi kognitif, afektif, dan psikomotorik secara 
holistik.23Pendekatan yang terlalu kognitif-verbal tidak sesuai dengan karakteristik anak usia dini, 
sementara pendekatan yang mengintegrasikan cerita, lagu, permainan, dan praktik langsung terbukti 
lebih efektif dalam membentuk pemahaman dan perilaku keagamaan anak. Beberapa penelitian 
terdahulu telah mencoba mengintegrasikan epistemologi Islam dengan praktik pendidikan. 
Penelitian Saenong (2020) tentang epistemologi pesantren menunjukkan bahwa santri 
mengembangkan sistem epistemik yang integratif antara Bayani, Burhani, dan Irfani, meskipun 
dengan dominasi Bayani dalam praktik pembelajaran.24Namun, penelitian ini fokus pada santri 
remaja dan dewasa, bukan anak usia dini. Studi Rahmawati dan Ningsih (2021) tentang 
pembelajaran fikih di madrasah ibtidaiyah menemukan bahwa anak usia 7-12 tahun mulai 
mengembangkan kemampuan penalaran kausalitas sederhana dalam memahami hukum-hukum 
fikih, yang dapat dipahami sebagai bentuk awal Epistemologi Burhani.25Temuan ini 
mengindikasikan bahwa anak, meskipun belum mencapai tahap operasional formal, sudah memiliki 
kapasitas untuk penalaran rasional dalam bentuk yang sederhana. Penelitian Hidayati (2022) tentang 
spiritualitas anak usia dini dalam konteks pendidikan Islam menemukan bahwa anak mengalami 
pengalaman spiritual yang autentik melalui praktik ibadah, doa, dan interaksi dengan alam, yang 
dapat dikategorikan sebagai manifestasi awal Epistemologi Irfani.26 Namun, penelitian tersebut 
tidak menggunakan kerangka epistemologi Islam klasik secara eksplisit. Kesenjangan dalam literatur 
menunjukkan bahwa belum ada penelitian yang secara komprehensif menganalisis dinamika 
epistemologi Bayani-Burhani-Irfani dalam konteks pembelajaran agama anak usia dini dengan 
mempertimbangkan teori perkembangan kognitif dan spiritual anak. Penelitian ini berupaya 
mengisi kesenjangan tersebut dengan menggunakan studi kasus di RA Al-Ashfiyah yang 

 
18 Nurul Hidayati, "Spiritual Experience of Early Childhood in Islamic Education Context: A Phenomenological 
Study," Indonesian Journal of Early Childhood Education Studies 11, no. 1 (2022): 38. 
19 Sujiono, "Holistic-Integrative Approach," 18-20. 
20 Keputusan Direktur Jenderal Pendidikan Islam Nomor 3489 Tahun 2016 tentang Kurikulum Raudhatul Athfal. 
21 Hendra Triwijaya and Lilik Kholisotin, "The Role of Storytelling in Developing Religious Understanding among 
Preschoolers: Evidence from Raudhatul Athfal," Early Childhood Education Journal 51, no. 2 (2023): 290. 
22 Bambang Harjo and Siti Rohmah, "Developing Religious Values in Early Childhood through Habituation in 
Islamic Kindergarten," Journal of Early Childhood Education and Development 4, no. 2 (2022): 150. 
23  Sujiono, "Holistic-Integrative Approach," 22. 
24 Saenong, "The Epistemological Orientation of Santri," 315-320. 
25 Indah Rahmawati and Dewi Ningsih, "Causal Reasoning Development in Fiqh Learning: A Study of Elementary 
School Students," Al-Ta'lim Journal 28, no. 3 (2021): 250 
26 Hidayati, "Spiritual Experience of Early Childhood," 42-45. 



 

Atthiflah – Volume 13 Nomor 1 Januari  2026 5 
 
 

menggunakan kitab Fath al-Qarib sebagai rujukan materi pembelajaran. 
 

 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus (case study). 
Studi kasus dipilih karena memungkinkan peneliti untuk mengeksplorasi fenomena kontemporer 
secara mendalam dalam konteks kehidupan nyata, khususnya ketika batas antara fenomena dan 
konteks tidak jelas terbedakan. Dalam penelitian ini, fenomena yang diteliti adalah dinamika 
epistemologi Bayani-Burhani-Irfani dalam pembelajaran agama anak usia dini, sementara 
konteksnya adalah praktik pembelajaran di RA Al-Ashfiyah. 

Penelitian dilaksanakan di Raudhatul Athfal Ashfiyah Rejoagung Ngoro Jombang. 
Pengumpulan data dilakukan melalui tiga teknik utama: 1). Observasi Partisipatif: Peneliti 
melakukan observasi terhadap proses pembelajaran agama Islam di kelas, khususnya pembelajaran 
yang terkait dengan materi fikih (bersuci, shalat, puasa). Peneliti menggunakan panduan observasi 
yang fokus pada: (a) metode penyampaian materi oleh guru, (b) respons dan pertanyaan anak, (c) 
interaksi dialogis antara guru dan anak, (d) aktivitas praktik ibadah, dan (e) ekspresi emosi dan 
spiritual anak. 2). Wawancara Mendalam: Wawancara semi-terstruktur dilakukan dengan guru 
untuk menggali pemahaman mereka tentang bagaimana anak mengkonstruksi pengetahuan agama, 
strategi pembelajaran yang digunakan, dan transformasi materi dari kitab Fath al-Qarib ke bahasa 
anak. Wawancara dengan anak dilakukan secara informal dan playful untuk menggali pemahaman 
mereka tentang konsep-konsep agama yang dipelajari. 3). Analisis Dokumen: Peneliti menganalisis 
dokumen-dokumen pembelajaran yang meliputi: Rencana Pelaksanaan Pembelajaran Harian 
(RPPH), modul pembelajaran yang dikembangkan guru, buku panduan untuk orang tua, dan 
dokumentasi foto/video kegiatan pembelajaran. 

 
HASIL DAN PEMBAHASAN 

Raudhatul Athal Ashfiyah menyelenggarakan pembelajaran agama Islam yang terintegrasi 
dalam aktivitas harian anak. Kurikulum pembelajaran agama merujuk pada Standar Tingkat 
Pencapaian Perkembangan Anak (STPPA) khususnya pada aspek nilai agama dan moral, namun 
dengan konten yang diperkaya dengan materi dari kitab Fath al-Qarib karya Abu Syuja' al-Asfahani 
yang dipahami oleh guru dan diterjemahkan dalam bahasa anak-anak. Kitab Fath al-Qarib adalah 
matan fikih Syafi'i yang ringkas namun komprehensif, mencakup bab-bab tentang thaharah 
(bersuci), shalat, zakat, puasa, haji, muamalah, dan lain-lain.27Para guru RA Al-Ashfiyah tidak 
mengajarkan kitab ini secara langsung kepada anak, melainkan mengekstrak konsep-konsep dasar 
yang sesuai dengan kapasitas anak usia dini, kemudian mentransformasikannya menjadi narasi 
cerita, lagu, permainan, dan aktivitas praktik. Pembelajaran agama dilaksanakan dalam beberapa 
format: Doa bersama, hafalan doa harian, dan cerita inspiratif tentang akhlak. Pembelajaran tematik 
(30-45 menit): Integrasi nilai agama dalam tema pembelajaran (misalnya tema air dikaitkan dengan 
thaharah). Praktik ibadah (20 menit): Wudhu dan shalat Dhuha bersama. Habituasi sepanjang hari: 
Pembiasaan doa sebelum/sesudah aktivitas, adab makan, adab berbicara. Dari observasi awal, 
teridentifikasi bahwa proses pembelajaran melibatkan tiga modus epistemologis yang berbeda 
namun saling terkait. 
Manifestasi Epistemologi Bayani dalam Pembelajaran Agama Anak Usia Dini.  

Epistemologi Bayani pada pembelajaran agama anak usia dini di RA Al-Ashfiyah 
termanifestasi dalam bentuk yang diadaptasi sesuai karakteristik kognitif anak. Berbeda dengan 
Bayani klasik yang berbasis pada analisis linguistik teks Arab, Bayani dalam konteks PAUD lebih 
berbentuk "narasi-otoritatif" di mana anak menerima pengetahuan agama melalui cerita dan 

 
27 Abu Syuja' al-Asfahani, Fath al-Qarib al-Mujib (Surabaya: Maktabah Salim Nabhan, n.d.), 2. 

 



 

6 Agung  dkk –Dinamika Epistemologi Bayani, Burhani dan Irfani Dalam Pembelajaran 

 
 

penjelasan guru yang dipercaya sebagai sumber pengetahuan yang valid. Guru RA Al-Ashfiyah 
mentransformasi konten Fath al-Qarib menjadi cerita-cerita sederhana yang mudah dipahami anak. 
Karakteristik utama Epistemologi Bayani: pengetahuan ditransmisikan dari otoritas (guru) ke 
penerima (anak) melalui medium narasi. Anak menerima dan mengulang informasi yang diberikan 
guru tanpa (pada tahap ini) mempertanyakan atau menganalisis secara kritis. Validitas pengetahuan 
terletak pada otoritas sumber (guru yang dipercaya) dan keselarasan dengan teks acuan (meskipun 
tidak diakses langsung oleh anak). Manifestasi Bayani lainnya adalah penggunaan bahasa imperatif 
dan praktik hafalan. Anak-anak menghafal lagu ini secara berulang-ulang hingga lancar. 
Pengetahuan tentang rukun Islam tidak dibangun melalui eksplorasi atau penalaran, melainkan 
melalui penerimaan dan internalisasi melalui hafalan. Ini sejalan dengan karakteristik Bayani yang 
menekankan pada preservasi dan transmisi pengetahuan yang sudah established. Namun, ada 
perbedaan penting antara Bayani klasik dan Bayani dalam konteks PAUD, dalam pesantren 
tradisional, Bayani melibatkan analisis grammatical dan semantik terhadap teks Arab, sementara 
dalam PAUD, Bayani lebih bersifat "pre-tekstual" di mana anak menerima makna yang sudah 
disaring dan disederhanakan oleh guru, belum teks itu sendiri. Dalam epistemologi Bayani klasik, 
otoritas ulama sebagai penjelas teks sangat sentral.28Dalam konteks RA Al-Ashfiyah, guru 
menempati posisi serupa sebagai mediator antara teks (Fath al-Qarib) dengan anak.  

Struktur argumen Bayani: validitas suatu hukum (kewajiban wudhu) bersumber pada otoritas 
teks (Al-Qur'an) yang dijelaskan oleh otoritas penjelas (guru yang mewakili ulama). Anak tidak 
diminta untuk memverifikasi informasi ini melalui penalaran independen, melainkan 
mempercayainya berdasarkan otoritas guru dan teks. Temuan ini mengonfirmasi bahwa 
Epistemologi Bayani masih relevan dan fungsional dalam pembelajaran anak usia dini, namun 
dalam bentuk yang disesuaikan. Bayani berfungsi sebagai fondasi awal di mana anak membangun 
pengetahuan dasar tentang ajaran Islam melalui narasi otoritatif sebelum mengembangkan kapasitas 
untuk penalaran yang lebih kompleks. Meskipun Epistemologi Bayani dominan dalam tahap awal 
pembelajaran, penelitian ini menemukan bahwa anak usia dini mulai menunjukkan tanda-tanda 
Epistemologi Burhani dalam bentuk penalaran kausalitas sederhana, pertanyaan "mengapa", dan 
pencarian logika konkret di balik aturan-aturan agama yang mereka pelajari. Piaget mengidentifikasi 
bahwa anak usia pra-operasional mulai mengembangkan kemampuan untuk bertanya tentang 
sebab-akibat, meskipun masih dalam bentuk yang egosentris dan konkret.29 Bentuk awal dari 
Epistemologi Burhani: pengetahuan tidak hanya diterima dari otoritas, tetapi juga diverifikasi 
melalui observasi dan penalaran berbasis pengalaman langsung. Penting untuk dicatat bahwa 
Epistemologi Burhani yang muncul pada anak usia dini masih sangat terbatas sesuai dengan tahap 
perkembangan kognitif mereka. Penalaran mereka masih bersifat: 

1) Konkret, bukan abstrak: Anak bertanya tentang kausalitas yang dapat diamati secara 
konkret (kenapa pakai air, bukan tisu), bukan kausalitas abstrak-filosofis 

2) Egosentris: Penalaran sering dikaitkan dengan pengalaman pribadi mereka 
3) Belum sistematis: Belum mampu membangun sistem argumentasi yang koheren seperti 

dalam Burhani klasik 
Namun demikian, kemunculan pertanyaan "mengapa", eksperimen verifikasi, dan penalaran 

analogis sederhana menunjukkan bahwa benih-benih Epistemologi Burhani sudah mulai tumbuh 
pada anak usia dini, meskipun masih dalam bentuk yang embrionic. Temuan ini penting karena 
menunjukkan bahwa anak bukan penerima pasif pengetahuan, melainkan active sense-maker yang 
berupaya memahami logika di balik apa yang mereka pelajari. 
Epistemologi Irfani: Pengalaman Spiritual Konkret Anak 

Dimensi yang paling menarik dan seringkali terabaikan dalam pembelajaran agama anak usia 
dini adalah dimensi spiritual-eksperiensial yang dalam kerangka epistemologi Islam dapat 

 
28 Sobur, "Bayani, Burhani, and Irfani Epistemology," 92. 
29 Piaget, The Child's Conception of the World, 135. 

 



 

Atthiflah – Volume 13 Nomor 1 Januari  2026 7 
 
 

dikategorikan sebagai Epistemologi Irfani. Irfani, dalam konteks dewasa, merujuk pada 
pengetahuan yang diperoleh melalui pengalaman spiritual langsung, kashf (penyingkapan batin), 
dan musyahadah (penyaksian spiritual).30 Dalam konteks anak usia dini, Irfani termanifestasi dalam 
bentuk yang lebih konkret: pengalaman emosional-spiritual saat praktik ibadah, perasaan kagum 
(awe) terhadap kebesaran Allah melalui alam, dan internalisasi nilai melalui habituasi yang 
menciptakan "pengetahuan tubuh" (embodied knowledge). Seperti contoh melakukan gerakan 
shalat secara mekanis (Bayani) atau memahami makna bacaan secara kognitif (Burhani), tetapi 
mengalami dimensi emosional-spiritual (Irfani): perasaan tenang, kehangatan batin, dan koneksi 
dengan Allah. Penelitian psikologi spiritual menunjukkan bahwa anak usia dini memiliki kapasitas 
untuk mengalami perasaan takjub dan kagum yang mendalam terhadap sesuatu yang vast dan 
transcendent.31 Dimensi Irfani lain yang penting adalah habituasi atau pembiasaan ibadah yang 
menciptakan apa yang disebut oleh Merleau-Ponty sebagai "embodied knowledge"pengetahuan 
yang ter-inkorporasi dalam tubuh melalui praktik berulang.32   

Dalam kegiatan harian di RA Al-Ashfiyah, anak dibiasakan untuk: Mengucapkan bismillah 
sebelum makan dan alhamdulillah setelah makan, mengucapkan salam saat masuk kelas, berdoa 
sebelum dan sesudah belajar, membantu teman yang kesulitan, dan berbagi makanan. Habituasi ini 
tidak hanya menghasilkan pengetahuan kognitif ("Aku tahu harus bilang bismillah"), tetapi juga 
pengetahuan tubuh ("Tanganku otomatis terlipat dan lidahku otomatis mengucap bismillah 
sebelum makan tanpa harus berpikir"). Ini adalah bentuk internalisasi nilai yang sangat mendalam 
karena sudah menjadi bagian dari disposisi tubuh anak. Habituasi telah menciptakan disposisi yang 
menetap (habitus dalam istilah Bourdieu).33 Anak tidak lagi perlu mengingat secara sadar aturan 
"harus bismillah sebelum makan" tubuh dan jiwanya sudah otomatis melakukannya. Ini adalah 
bentuk pengetahuan Irfani: pengetahuan yang hidup dalam praktik, bukan sekadar dalam kognisi. 
Model Integrasi Bayani-Burhani-Irfani dalam Sistem Epistemik Anak 

Temuan paling penting dari penelitian ini adalah bahwa ketiga epistemologi tidak berjalan 
secara terpisah dalam proses pembelajaran anak, melainkan terintegrasi dalam sistem epistemik 
yang dinamis dan spiral. Temuan ini sejalan dengan paradigma pendidikan Islam holistik-integratif 
yang menekankan pentingnya pengembangan seluruh dimensi kepribadian anak secara bersamaan 
antara kognitif, afektif, dan psikomotorik.34Dalam konteks pendidikan anak usia dini Islam, 
integrasi epistemologis ini menjadi sangat krusial karena periode ini merupakan fase formatif yang 
menentukan perkembangan spiritual, moral, dan intelektual anak di masa depan. 

Berdasarkan analisis data, peneliti menemukan pola model "Spiral Epistemologis Anak Usia 
Dini" yang terdiri dari tiga tahap yang berulang. Model ini mengadaptasi konsep spiral curriculum 
yang dikemukakan Jerome Bruner, yang menyatakan bahwa "any subject can be taught in some 
intellectually honest form to any child at any stage of development."35 Namun, model yang 
diusulkan dalam penelitian ini tidak sekedar mengadopsi teori Bruner, melainkan 
mengintegrasikannya dengan kerangka epistemologi Islam yang dikembangkan oleh Muhammad 
Abed Al-Jabiri, yaitu Bayani (berbasis teks), Burhani (berbasis penalaran), dan Irfani (berbasis 
pengalaman spiritual).36 

 
30 Gusmian, "Islamic Education Epistemology in Indonesia," 9. 
31 Dacher Keltner and Jonathan Haidt, "Approaching Awe, a Moral, Spiritual, and Aesthetic Emotion," Cognition 
and Emotion 17, no. 2 (2003): 299. 
32 Maurice Merleau-Ponty, Phenomenology of Perception, trans. Colin Smith (London: Routledge, 1962), 144. 
33 Pierre Bourdieu, The Logic of Practice (Cambridge: Polity Press, 1990), 52-56. 
34 Dian Kusuma Ningtyaz, Aslamiah Aslamiah, and Darmiyati Darmiyati, "Islamic Values Integration in Early 
Childhood Education: A Multi-Site Case Study of Curriculum Practices in Banjarmasin, Indonesia," Asatiza: Jurnal 
Pendidikan 6, no. 3 (2025): 250-267 
35 Jerome S. Bruner, The Process of Education (Cambridge, MA: Harvard University Press, 1960), dikutip dalam 
Education Partnerships, Inc., "The Spiral Curriculum," Research into Practice (March 2012). 
 
36 L. Huda et al., "Al-Jabiri's Epistemology of Bayani, Irfani, Burhani on the Critique of Arabic Reason and Its 



 

8 Agung  dkk –Dinamika Epistemologi Bayani, Burhani dan Irfani Dalam Pembelajaran 

 
 

Tahap pertama dalam spiral epistemologis adalah penerimaan naratif, di mana epistemologi 
Bayani mendominasi. Pada tahap ini, anak pertama kali menerima pengetahuan agama melalui 
narasi guru yang dipercaya. Epistemologi Bayani, sebagaimana dijelaskan Al-Jabiri, menempatkan 
teks (nash) sebagai sumber utama pengetahuan dan otoritas dalam memahami kebenaran.37Dalam 
konteks pembelajaran anak usia dini, manifestasi Bayani terlihat ketika anak mendengar cerita 
tentang wudhu, menghafal doa, dan menerima aturan-aturan dari otoritas guru. 

Penelitian terkini menunjukkan bahwa metode naratif dan keteladanan (uswah hasanah) 
merupakan pendekatan yang sangat efektif dalam pendidikan Islam anak usia dini.38 Pada fase ini, 
anak berada dalam tahap penerimaan informasi yang bersifat konkret dan langsung, sesuai dengan 
tahap perkembangan kognitif mereka yang masih mengandalkan pengalaman sensorik dan 
representasi konkret. Anak-anak usia dini memiliki kecenderungan alami untuk mempercayai narasi 
dari figur otoritas, khususnya guru dan orang tua, yang menjadikan pendekatan Bayani sangat 
relevan pada tahap awal pembelajaran agama.39 

Tahap kedua dimulai saat mereka mulai bertanya "mengapa" dan mencari logika konkret di 
balik praktik keagamaan yang telah dipelajari. Pada tahap ini, epistemologi Burhani mulai muncul, 
meskipun masih dalam bentuk yang sederhana dan konkret. Burhani, yang berakar pada tradisi 
demonstrasi logis (burhan) Aristotelian, menekankan penggunaan akal dan penalaran sistematis 
dalam memperoleh pengetahuan.40 

Munculnya Burhani pada anak usia dini tercermin ketika mereka melakukan verifikasi 
sederhana melalui eksperimen atau pengalaman langsung. Misalnya, setelah diajarkan bahwa wudhu 
membersihkan, anak mungkin mencoba memperhatikan perbedaan sebelum dan sesudah wudhu, 
atau bertanya mengapa harus menggunakan air bersih. Penelitian menunjukkan bahwa pendekatan 
discovery learning dan inquiry-based learning sangat efektif dalam mengembangkan kemampuan 
penalaran anak usia dini.41Meskipun penalaran mereka masih bersifat konkret dan terbatas pada 
pengalaman langsung, tahap ini sangat penting dalam mengembangkan literasi kritis dan 
kemampuan berpikir analitis sejak dini. Integrasi Burhani dalam pembelajaran anak usia dini juga 
sejalan dengan prinsip pembelajaran saintifik dalam kurikulum modern, di mana anak didorong 
untuk mengamati, menanya, mencoba, menalar, dan mengkomunikasikan hasil pembelajaran 
mereka.42Dalam konteks pendidikan Islam, pengembangan kemampuan Burhani ini tidak 
bertentangan dengan Bayani, melainkan saling melengkapi untuk membangun pemahaman yang 
lebih komprehensif tentang ajaran agama. 

Tahap ketiga dalam spiral epistemologis adalah internalisasi eksperiensial, di mana 
epistemologi Irfani berperan sebagai penguat. Melalui praktik berulang dan pengalaman spiritual 
langsung, pengetahuan ter-internalisasi dalam dimensi emosional-spiritual dan tubuh anak. Irfani, 
yang berakar pada tradisi tasawuf dan pengalaman spiritual (mukasyafah), menekankan 
pengetahuan yang diperoleh melalui pengalaman langsung dan pembersihan jiwa (tazkiyat al-nafs).43 

 
Correlation with Islamic Education," PAKAR Pendidikan (July 2024). 
37 Muhammad Irfani, Muhammad Ikhwan Habibi, and Muhammad Rifqiyansyah, "Methods of Interpretation: 
Epistemological Views of Bayani, Burhani, and Irfani," Intiha 2, no. 2 (2025): 274-278. 
38 Nur Ain Safiah et al., "Implementation of Effective Teaching Based on Islamic Educational Psychology in Early 
Childhood," artikel in press (2025). 
39 M. I. Sholeh et al., "Integration of Islamic Values and Local Culture in Early Childhood Education Curriculum," 
Jurnal Al Burhan 5, no. 1 (2025): 126-142. 
40 A. K. Ulliyah et al., "Perbedaan Epistemologi Bayani, Irfani dan Burhani dalam Pemikiran Islam," Revorma: Jurnal 
Pendidikan dan Pemikiran 4, no. 1 (2024): 33-44. 
41 Jerome Bruner on Child Development: Scaffolding, Discovery Learning, and Spiral Curriculum," Earlyyears.tv, 
diakses 31 Desember 2024, https://www.earlyyears.tv/jerome-bruner-on-child-development. 
42 M. Ritoga and R. Saputra, "Epistemology of Knowledge: Bridging Western and Islamic Thought," Solo 
International Colaboration and Publication of Social Sciences and Humanities 3, no. 1 (2025): 95-110. 
43 M. Rizal, R. Nuriza, and R. Kamal, "Optimization of Student Center-Based Learning to Improve Students' 
Cognitive Approach and Activeness," Teaching: Journal of Teacher Training Innovation and Education 5, no. 2 
(2025): 111-118. 



 

Atthiflah – Volume 13 Nomor 1 Januari  2026 9 
 
 

Pada anak usia dini, Irfani termanifestasi ketika mereka mengalami ketenangan setelah berdoa, 
merasakan kebahagiaan ketika berbagi dengan teman, atau mengembangkan kesadaran akan 
kehadiran Tuhan dalam kehidupan sehari-hari. Penelitian terbaru menekankan pentingnya 
pengembangan kecerdasan spiritual (spiritual intelligence) dalam pendidikan Islam, yang mencakup 
kemampuan untuk menginternalisasi nilai-nilai Al-Qur'an dan Hadits dalam kehidupan sehari-
hari.44 Kecerdasan spiritual ini tidak hanya berkontribusi pada kesadaran diri dan pertumbuhan 
emosional anak, tetapi juga membantu mereka mengembangkan koneksi yang bermakna antara 
konten akademik dan prinsip-prinsip spiritual. 

Model spiral ini sangat sesuai dengan prinsip developmental appropriateness dalam pendidikan 
anak usia dini, di mana materi pembelajaran disesuaikan dengan tahap perkembangan kognitif, 
sosial, dan emosional anak.45Penelitian menunjukkan bahwa pendekatan spiral dengan pengulangan 
yang terencana (planned iteration) dapat meningkatkan retensi pengetahuan dan pemahaman 
konseptual yang lebih mendalam. 

Model Spiral Epistemologis Anak Usia Dini ini memiliki implikasi pedagogis yang signifikan. 
Pertama, model ini menunjukkan bahwa guru perlu merancang pembelajaran yang 
mengintegrasikan ketiga pendekatan epistemologis secara seimbang, tidak hanya fokus pada satu 
aspek saja. Kedua, pembelajaran harus dirancang secara spiral, di mana konsep yang sama 
dikunjungi kembali dengan tingkat kompleksitas yang berbeda. Ketiga, penilaian pembelajaran 
harus mencakup ketiga dimensi: pemahaman naratif (Bayani), kemampuan penalaran (Burhani), 
dan internalisasi nilai (Irfani). Penelitian ini berkontribusi pada pengembangan teori pendidikan 
Islam anak usia dini dengan menawarkan kerangka integratif yang menghubungkan epistemologi 
Islam klasik dengan teori pembelajaran kontemporer. Model ini juga relevan dengan tuntutan 
pendidikan holistik-integratif yang menekankan pengembangan seluruh aspek kepribadian anak 
baik intelektual, emosional, sosial, dan spiritual secara bersamaan.46Dengan demikian, Model Spiral 
Epistemologis Anak Usia Dini dapat menjadi alternatif pendekatan pembelajaran yang lebih 
komprehensif dan sesuai dengan nilai-nilai Islam serta perkembangan anak. 
 
KESIMPULAN  

Epistemologi Bayani termanifestasi dalam pembelajaran agama anak usia dini melalui 
transformasi teks kitab Fath al-Qarib menjadi narasi sederhana, penggunaan bahasa imperatif dan 
hafalan, serta penekanan pada otoritas guru sebagai mediator pengetahuan. Bayani berfungsi 
sebagai fondasi awal di mana anak membangun pengetahuan dasar tentang ajaran Islam. 
Epistemologi Burhani muncul dalam bentuk adaptif sesuai tahap perkembangan kognitif anak usia 
dini, yakni melalui pertanyaan "mengapa", penalaran kausalitas sederhana berbasis pengalaman 
konkret, dan penalaran analogis dasar. Meskipun masih terbatas pada level konkret dan belum 
sistematis, kemunculan Burhani menunjukkan bahwa anak bukan penerima pasif pengetahuan, 
melainkan active sense-maker yang berupaya memahami logika di balik apa yang mereka pelajari. 

Epistemologi Irfani hadir melalui pengalaman spiritual konkret anak saat praktik ibadah 
bersama, perasaan kagum  terhadap kebesaran Allah melalui kontemplasi alam, dan habituasi yang 
menciptakan embodied knowledge. Dimensi Irfani ini sangat penting karena membawa 
pembelajaran agama dari level kognitif ke level spiritual-emosional yang menyentuh hati anak. 
ketiga epistemologi tersebut tidak berjalan secara terpisah atau eksklusif, melainkan terintegrasi 
dalam sistem epistemik yang dinamis dan spiral. Model "Spiral Epistemologis" yang diusulkan 

 
44 Mutakallim, "Menelusuri Bangunan Epistemologi Keislaman Klasik (Epistemologi Bayani, Burhani dan Irfani)," 
Jurnal Pendidikan Kreatif 1, no. 1 (2020). 
45 Salamuddin et al., "Humanistic Approaches in Islamic Education Emphasizing Emotional and Spiritual 
Intelligence," dikutip dalam Journal of Innovative and Creativity 5, no. 1 (2025). 
46 A. Saepudin, "Holistic Islamic Education: Assessing the Impact of Integrative Curricula on Moral and Spiritual 
Development in Secondary Schools," International Journal of Science and Society 6, no. 1 (2024): 1072-1083. 
 



 

10 Agung  dkk –Dinamika Epistemologi Bayani, Burhani dan Irfani Dalam Pembelajaran 

 
 

dalam penelitian ini menunjukkan bahwa pembelajaran anak bergerak dari penerimaan naratif 
(Bayani), berkembang menjadi penalaran konkret (Burhani), diperkuat melalui internalisasi 
eksperiensial (Irfani), kemudian kembali ke spiral berikutnya dengan konsep yang lebih kompleks. 
Pembelajaran agama yang efektif untuk anak usia dini memerlukan integrasi sinergis ketiga 
epistemologi dengan mempertimbangkan karakteristik perkembangan kognitif dan spiritual anak. 
Transformasi konten kitab klasik perlu dilakukan dengan bijak agar tetap mempertahankan esensi 
konsep namun dalam bentuk yang accessible dan meaningful bagi anak. 
 
 
DAFTAR PUSTAKA 
 
Abed al-Jabiri, Muhammad. Naqd al-'Aql al-'Arabi: Takwin al-'Aql al-'Arabi. Beirut: Markaz 

Dirasat al-Wihdah al-'Arabiyah, 1991. 
Bourdieu, Pierre. The Logic of Practice. Cambridge: Polity Press, 1990. 
Bruinessen, Martin van. "Pesantren and Kitab Kuning: Continuity and Change in a Tradition of Religious 

Learning." In Texts from the Islands: Oral and Written Traditions of Indonesia and the Malay World, 
edited by Wolfgang Marschall, 121-146. Berne: University of Berne, 1994. 

Bruner, Jerome S. The Process of Education (Cambridge, MA: Harvard University Press, 1960), 
dikutip dalam Education Partnerships, Inc., "The Spiral Curriculum," Research into 
Practice (March 2012). 

Fowler, James W. Stages of Faith: The Psychology of Human Development and the Quest for Meaning. San 
Francisco: Harper & Row, 1981. 

Gusmian, Islah. "Islamic Education Epistemology in Indonesia: A Critical Study of Al-Jabiri's 
Thought in Islamic Educational Institutions." Tarbiya: Journal of Education in Muslim Society 
8, no. 1 (2021): 1-15. 

Harjo, Bambang, and Siti Rohmah. "Developing Religious Values in Early Childhood through 
Habituation in Islamic Kindergarten." Journal of Early Childhood Education and Development 4, 
no. 2 (2022): 145-160. 

Hidayati, Nurul. "Spiritual Experience of Early Childhood in Islamic Education Context: A 
Phenomenological Study." Indonesian Journal of Early Childhood Education Studies 11, no. 1 
(2022): 34-48. 

Huda L. ., "Al-Jabiri's Epistemology of Bayani, Irfani, Burhani on the Critique of Arabic Reason 
and Its Correlation with Islamic Education," PAKAR Pendidikan (July 2024). 

Inayah, Robiatul, and Ahmad Fauzi. "Transforming Classical Islamic Texts for Young Learners: 
A Study of Fiqh Education in Madrasah Ibtidaiyah." Journal of Islamic Education Research 6, 
no. 2 (2023): 201-218. 

Keltner, Dacher, and Jonathan Haidt. "Approaching Awe, a Moral, Spiritual, and Aesthetic Emotion." 
Cognition and Emotion 17, no. 2 (2003): 297-314. 

Merleau-Ponty, Maurice. Phenomenology of Perception. Translated by Colin Smith. London: Routledge, 
1962. 

Muhammad Irfani, Muhammad Ikhwan Habibi, and Muhammad Rifqiyansyah, "Methods of 
Interpretation: Epistemological Views of Bayani, Burhani, and Irfani," Intiha 2, no. 2 
(2025): 274-278. 

Mutakallim, "Menelusuri Bangunan Epistemologi Keislaman Klasik (Epistemologi Bayani, 
Burhani dan Irfani)," Jurnal Pendidikan Kreatif 1, no. 1 (2020). 

Ningtyaz, Dian Kusuma Aslamiah Aslamiah, and Darmiyati Darmiyati, "Islamic Values 
Integration in Early Childhood Education: A Multi-Site Case Study of Curriculum 
Practices in Banjarmasin, Indonesia," Asatiza: Jurnal Pendidikan 6, no. 3 (2025): 250-267. 

Nurwahidah, and Rifda El Fiah. "The Implementation of Scientific Approach in Islamic 
Religious Education for Early Childhood: Developing Critical Thinking through Inquiry-



 

Atthiflah – Volume 13 Nomor 1 Januari  2026 11 
 
 

Based Learning." Ta'dib: Jurnal Pendidikan Islam 10, no. 2 (2021): 178-192. 
Piaget, Jean. The Child's Conception of the World. London: Routledge & Kegan Paul, 1929. 
Rahmawati, Indah, and Dewi Ningsih. "Causal Reasoning Development in Fiqh Learning: A 

Study of Elementary School Students." Al-Ta'lim Journal 28, no. 3 (2021): 245-259. 
Ritoga M. and R. Saputra, "Epistemology of Knowledge: Bridging Western and Islamic 

Thought," Solo International Colaboration and Publication of Social Sciences and Humanities 3, no. 1 
(2025): 95-110. 

Rizal, M. R. Nuriza, and R. Kamal, "Optimization of Student Center-Based Learning to Improve 
Students' Cognitive Approach and Activeness," Teaching: Journal of Teacher Training 
Innovation and Education 5, no. 2 (2025): 111-118. 

Saenong, Faried F. "The Epistemological Orientation of Santri in Understanding Islamic 
Jurisprudence: A Study of Pesantren Education." Studia Islamika 27, no. 2 (2020): 305-340. 

Saepudin, A. "Holistic Islamic Education: Assessing the Impact of Integrative Curricula on Moral 
and Spiritual Development in Secondary Schools," International Journal of Science and Society 
6, no. 1 (2024): 1072-1083. 

Safiah, Nur Ain et al., "Implementation of Effective Teaching Based on Islamic Educational 
Psychology in Early Childhood," EDUSOSHUM Journal of Islamic Education and Social 
Humanities Vol. 5, No. 3, December 2025, pp 515-529 

Salamuddin et al., "Humanistic Approaches in Islamic Education Emphasizing Emotional and 
Spiritual Intelligence," Journal of Innovative and Creativity 5, no. 1 (2025). 

Sholeh M. I. et al., "Integration of Islamic Values and Local Culture in Early Childhood 
Education Curriculum," Jurnal Al Burhan 5, no. 1 (2025): 126-142. 

Sobur, Abdul. "Bayani, Burhani, and Irfani Epistemology in Contemporary Islamic Education: 
Challenges and Opportunities." Journal of Islamic Studies and Culture 9, no. 1 (2021): 88-102. 

Sujiono, Yuliani Nurani. "Holistic-Integrative Approach in Early Childhood Islamic Education." 
International Journal of Islamic Early Childhood Education 3, no. 1 (2020): 15-29. 

Triwijaya, Hendra, and Lilik Kholisotin. "The Role of Storytelling in Developing Religious 
Understanding among Preschoolers: Evidence from Raudhatul Athfal." Early Childhood 
Education Journal 51, no. 2 (2023): 287-301. 

Ulliyah A. K. , "Perbedaan Epistemologi Bayani, Irfani dan Burhani dalam Pemikiran Islam," 
Revorma: Jurnal Pendidikan dan Pemikiran 4, no. 1 (2024): 33-44. 

Vygotsky, Lev S. Mind in Society: The Development of Higher Psychological Processes. Cambridge: Harvard 
University Press, 1978. 

 

 

 


