Attadrib: Jurnal Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah
p-ISSN: 2599-3194 | e-ISSN: 2775-8109
Volume 8, Issue. 3, 2025, pp. 668-678

Internalizasi Akhlak Islam melalui Pendekatan Psikologi dalam
Pembelajaran

Internalizing Islamic Morals through a Psychological Approach in
Learning

Sarbini!, Saca Suhendi?, Pipih Santora® Fitriani Nurhayati* Desi Rosulina’® Qorie Hizratul
Muttaqien® Hofifah Astuti’

"7 Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung

corresponding E-mail: pipihsantora90@gmail.com

Submitted: 02-10-2025 Revised : 22-11-2025 Accepted: 26-12-2025

ABSTRACT. In the context of Indonesian elementary schools (SD), Islamic religious education
often prioritizes rote memorization of moral teachings, yet struggles to foster deep internalization
of Islamic morals amid modern social challenges. Rapid societal changes, including digital
influences and peer pressure, highlight the need for a psychological lens to understand how
students truly internalize values such as honesty, empathy, and responsibility. This gap underscores
the urgency for research that bridges religious doctrine with developmental psychology to cultivate
authentic character formation. This study aims to deeply explore the experience of internalizing
Islamic morals through a psychological approach to learning in elementary schools (SD).
Employing a qualitative phenomenological methodology, it illustrates that the internalization
process engages not only cognitive aspects but also intrinsic motivation, profound emotional
experiences, and intensive social interactions between students and teachers. The findings
emphasize that integrating psychological dimensions into religious education is crucial for
fostering authentic, sustainable moral character relevant to students’ social lives. The
internalization process transcends cognition, engaging intrinsic motivation, profound emotional
resonance (c.g., awe during Quranic reflections), and intensive teacher-student interactions. Key
themes include “emotional awakening” via storytelling and “social mirroring” through role-
modeling, revealing that psychologically attuned methods amplify moral embodiment. This study
significantly contributes to the development of Islamic religious education models that cohesively
combine developmental psychology theories with moral education. These findings advocate
integrating developmental psychology theories (e.g., Bandura’s social learning) into Islamic
education curricula, offering practical recommendations for educators—like emotion-focused
activities and collaborative learning and policymakers to Design humane, responsive strategies.
This result fosters holistic character building, contributing to innovative, contextually relevant
models for sustainable moral education in Indonesian SDs. Furthermore, it offers practical
recommendations for educators and policymakers to Design humane, psychologically responsive
learning strategies capable of creating conducive environments for the holistic character formation
of students..

Keywords: Moral internalization, educational psychology, Islamic religious education, character
development, qualitative approach.


mailto:pipihsantora90@gmail.com

Internalizasi Akhlak Islam melalui Pendekatan Psikologi dalam Pembelajaran

d https://doi.org/10.54069 /attadrib.v8i3.1034

How to Cite Sarbini, S., Suhendi, S., Santora, P., Nurhayati, F., Rosulina, D. ., Muttaqien, Q. H., & Astuti, H.
(2025). Internalizasi Akhlak Islam melalui Pendekatan Psikologi dalam Pembelajaran:
Internalizing Islamic Morals through a Psychological Approach in Learning. A#tadrib: Jurnal
Pendidikan Gurn Madrasah Ibtidaiyah, 8(3), 668—678.

PENDAHULUAN

Pendidikan akhlak dalam Islam merupakan bagian integral dari pembentukan karakter
peserta didik yang berlandaskan nilai-nilai moral dan spiritual (Annisa & Jumari, 2024; Fadhilah &
Mardianto, 2023; Firdaus et al., 2025; Rokim, 2024; Tanjung et al., 2023). Menurut Al-Ghazali,
pendidikan akhlak tidak hanya menanamkan pengetahuan tentang kebaikan, tetapi lebih pada
internalisasi nilai sehingga menjadi bagian dari jiwa individu dan tercermin dalam perilaku sehari-
hari (Pambayun et al., 2025; Qolbi, 2025). Dalam konteks pembelajaran, proses internalisasi ini
menuntut metode yang mampu menjangkau dimensi psikologis siswa, seperti perasaan, motivasi,
dan perkembangan jiwa, agar pemahaman akhlak tidak hanya sekadar hafalan teks, melainkan
menjadi pengalaman hidup yang nyata (Apologia et al., 2024; Rokhman et al., 2025; Setyaningsih
et al., 2024).

Psikologi pendidikan berperan krusial dalam pembelajaran agama Islam dengan mengkaji
pengaruh proses mental dan emosional terhadap penerimaan nilai akhlak. Teori (Kohlberg, 1984)
menjelaskan internalisasi moral melalui tahap pengalaman, refleksi, dan interaksi sosial, sementara
(Vygotsky & Cole, 1978) menekankan pengaruh lingkungan sosial terhadap perkembangan
emosional. Namun, praktik saat ini masih didominasi metode hafalan dan kognitif, yang kurang
optimal menyentuh ranah batin siswa (Ubaidillah et al., 2025; Viyanti et al., 2024).

Riset terdahulu banyak membahas internalisasi akhlak melalui pembiasaan keagamaan,
keteladanan guru, dan program sekolah di madrasah atau SMP, sering bersifat deskriptif atau
kualitatif umum (Budiyono et al., 2024; Ismawati, 2023; Ma’arif et al., 2024; Mustarsida et al.,
2023; Zamroni et al., 2025). Studi-studi tersebut fokus pada proses pembentukan karakter Islami
tanpa menggali mendalam pengalaman subjektif siswa dari perspektif psikologi pendidikan,
seperti dinamika emosional dan motivasi personal (Fahrurrozi et al., 2025; Komariah & Nihayah,
2023; Maulida et al, 2025). Celah ini menjadi novelty penelitian, yaitu eksplorasi kualitatif
pengalaman psikologis siswa untuk melengkapi riset sebelumnya yang lebih kognitif.

Tujuan khusus penelitian ini adalah mengeksplorasi pengalaman peserta didik dalam
internalisasi akhlak Islam melalui lensa psikologi pendidikan, guna merancang model
pembelajaran efektif dan manusiawi. Fokus ini berbeda dari studi lama yang normatif, dengan
menyoroti dimensi emosional dan refleksi moral secara kontekstual. Pendekatan kualitatif dipilih
untuk menangkap nuansa pengalaman subjektif yang kompleks.

Argumen yang diuji menyatakan bahwa pendekatan psikologis melibatkan motivasi
intrinsik, emosi, dan interaksi menghasilkan internalisasi akhlak autentik dan berkelanjutan,
unggul atas metode hafalan tradisional. Penelitian ini berkontribusi teoritis dengan memperkaya
kajian pendidikan agama Islam melalui dimensi psikologis holistik, menjadi landasan model
pembelajaran baru.

METODE PENELITIAN
Pendekatan dan Desain

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi fenomenologi yang
bertujuan memahami secara mendalam pengalaman subjektif peserta didik dalam proses
internalisasi akhlak Islam yang mengintegrasikan pendekatan psikologi. Pendekatan fenomenologi
dipilih karena mampu menelaah makna dan esensi pengalaman pribadi dan kontekstual,
khususnya dalam ranah psikologis dan spiritual yang kompleks, sehingga sesuai untuk menggali
dimensi emosional dan reflektif dalam pembelajaran akhlak.

Lokasi penelitian adalah SDN 05 Cicalengka di JI Pasar Cicalengka, dipilih secara purposif
karena menerapkan metode pembelajaran reflektif berbasis psikologi, di mana guru

Attadrib: Jurnal Pendidifan Gurn Madrasah Ibtidaiyah, 1'olume 8, Issue. 3, 2025, pp. 668-678 669


https://doi.org/10.54069/attadrib.v8i3.1034

Sarbinil, Saca Subendi2, Pipib Santora*3 Fitriani Nurbayati4 Desi Rosulinas Qorie Higratul Muttagienc, Hofifah Astuti7

memanfaatkan teknik penguatan motivasi, pembinaan emosional, dan refleksi diri siswa. Subjek
terdiri dari peserta didik dan guru yang dipilih secara sengaja berdasarkan kesiapan mereka
membagikan pengalaman secara mendalam, dengan fokus pada data yang kaya dan autentik sesuai
etika penelitian kualitatif.

Teknik pengumpulan data meliputi wawancara semi-terstruktur yang diadaptasi dari teori
wawancara hermeneutik, observasi partisipatif untuk merekam dinamika psikologis dan interaksi
sosial di kelas, serta dokumentasi berupa rekaman tertulis, foto, dan catatan kegiatan
pembelajaran. Kombinasi teknik ini berfungsi sebagai triangulasi metode yang memperkuat
validitas dan reliabilitas data, memungkinkan cross-checking sehingga temuan penelitian lebih
akurat dan dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah.

Analisis data dilakukan secara tematik dengan pendekatan naratif menurut (Braun & Clarke,
2000), dengan mengidentifikasi pola dan tema dari pengalaman peserta didik dan guru yang
terkait aspek psikologis dan spiritual. Temuan dikaitkan dengan teori motivasi (Deci & Ryan,
2000) serta teori perkembangan moral Kohlberg (1984). Proses analisis dilakukan berulang agar
hasil benar-benar mendalam, valid, dan memuat narasi kaya makna, yang merefleksikan
kompleksitas pengalaman subjektif dalam internalisasi akhlak Islam. Validitas data dijaga melalui
triangulasi sumber dan refleksi intensif peneliti agar hasil dapat dipertanggungjawabkan secara
ilmiah dan berkontribusi pada pengembangan pembelajaran berbasis psikologi dalam pendidikan
Islam.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Hasil

Penelitian ini mengungkap beragam dimensi pengalaman peserta didik dalam
menginternalisasi akhlak Islam melalui proses pembelajaran yang mengintegrasikan aspek
psikologis. Salah satu peserta didik menyatakan, "Pembelajaran akhlak ini bukan sekadar
menghafal, tapi saya benar-benar merasakan nilai-nilai tersebut menyentuh hati saya" (M. Bahir
Q, wawancara, 15 Oktober 2025). Hal ini menunjukkan bahwa internalisasi akhlak terjadi tidak
hanya di tingkat kognitif, melainkan juga di tingkat emosional yang mendalam.

Dokumentasi lapangan mendukung temuan ini dengan observasi suasana kelas yang hangat
dan penuh empati, di mana guru memberikan perhatian khusus kepada setiap peserta didik.
Catatan lapangan mencatat bahwa "Guru sering memberikan ruang bagi peserta didik untuk bertanya dan
berbagi pengalaman pribadi terkait nilai akhlak" (Catatan lapangan, 15 Oktober 2025). Suasana ini
memungkinkan peserta didik merasa dihargai dan mendorong keterbukaan dalam proses
internalisasi.

Lebih lanjut, dimensi motivasional peserta didik tampak dalam refleksi salah satu informan
yang mengungkap, "Saya tidak hanya mengikuti aturan, tapi mulai sadar bahwa nilai-nilai Islam ini
penting untuk membentuk karakter saya sehari-hari" (Catatan Lapangan, wawancara, 20 Oktober
2025). Rekaman diskusi kelompok juga memperlihatkan keberanian peserta didik untuk berbagi
pengalaman dan kesadaran pribadi mengenai pentingnya akhlak dalam kehidupan mereka
(Dokumentasi Photo, 18 Oktober 2025). Dengan demikian, internalisasi berlangsung secara
autentik dan berkelanjutan karena berakar pada kesadaran dan pilihan diri sendiri.

Penelitian ini juga menegaskan bahwa interaksi sosial antara peserta didik dan pendidik
menjadi faktor determinan dalam keberhasilan internalisasi akhlak. Observasi menunjukkan
bahwa kedekatan emosional ini muncul dari komunikasi aktif dan dukungan yang konstan selama
proses pembelajaran (Catatan lapangan, 12 Oktober 2025). Peserta didik menggambarkan suasana
pembelajaran sebagai ruang spiritual dan emosional yang mendalam, bukan sekadar aktivitas
formal.

Interaksi guru-murid menjadi pendorong utama, sebagaimana dicatat: "Kedekatan
emosional muncul dari komunikasi aktif dan dukungan konstan selama pembelajaran" (Catatan
lapangan, 12 Oktober 2025). Pendekatan ini menjadikan kelas sebagai ruang spiritual-emosional,

670 Attadrib: Jurnal Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, 1 olume 8, Issue. 3, 2025, pp. 668-678



Internalizasi Akhlak Islam melalui Pendekatan Psikologi dalam Pembelajaran

memastikan akhlak tertanam secara holistik dan bertanggung jawab atas perilaku harian peserta
didik.
Tabel 1. Dimensi Internalisasi Akhlak Islam dengan Bukti Lapangan

Dimensi Deskripsi Temuan Bukti Wawancara Bukti Dokumentasi
Emosional Nilai akhlak "mengena di hati" "Rasanya seperti mengalir Observasi kelas hangat
melalui empati guru dalam hati saya" (M Bahir (Catatan lapangan,
Q, 15/10/2025) 10/10/2025)
Motivasional = Kesadaran pribadi "Sadar pentingnya untuk

membentuk komitmen harian  karakter sehati-hari" (Revan
Ananda, 15/10/2025)

Sosial Interaksi guru-siswa "Guru mendengarkan cerita Catatan Lapangan
memperkuat keterikatan saya"  (Adelia  Wardah, (18/10/2025)
18/10/2025)

Dengan demikian, internalisasi akhlak Islam dalam penelitian ini bukan hanya proses
kognitif, tetapi pengalaman emosional, motivasional, dan sosial yang holistik. Bukti wawancara
dan dokumentasi lapangan menguatkan bahwa pembelajaran akhlak menjadi pengalaman hidup
yang bermakna dan menyentuh hati peserta didik, membentuk kesadaran dan komitmen untuk
mengamalkan nilai-nilai Islam secara tulus dan sadar.

Dimensi Pengalaman: N| Proses Internalisasi
Emosional, Motivasional, Interaksi /| Bukan sekedar kognitif, melibatkan

Sosial pengalaman emosional, motivasi
4 dan interaksi
Faktor Pendukung: 4\ Hasil: \/
Kedekatan  emosional, suasana _‘/ Nilai Islam mengena di hati, dirasa
p| mendukung, empati, ketertarikan kan & diamalkan, pengalaman

spiritual hidup bermakna

Figure 1. Proses Internalisasi Akhlak Islam melalui Pembelajaran Psikologi.

Penelitian ini menegaskan bahwa internalisasi akhlak Islam tidak hanya merupakan proses
penerimaan nilai secara kognitif, melainkan pengalaman multidimensional yang sangat personal
dan emosional. Dimensi pengalaman peserta didik yang meliputi aspek emosional, motivasional,
dan interaksi sosial menjadi dasar penting dalam perjalanan internalisasi nilai-nilai akhlak tersebut.
Proses ini berlangsung dalam suatu lingkungan pembelajaran yang memberikan ruang bagi peserta
didik untuk merasa dihargai dan didengar, sehingga keterikatan emosional antara pendidik dan
peserta didik menguatkan efektivitas internalisasi. Dengan demikian, pembelajaran akhlak menjadi
jauh lebih dari sekadar pengajaran formal; ia menjadi pengalaman hidup yang menyentuh hati dan
membentuk kesadaran untuk mengamalkan nilai-nilai Islam secara tulus dan sadar.

Selain itu, faktor pendukung yang melingkupi suasana yang hangat, penuh empati, dan
spiritualitas menjadi unsur krusial yang menciptakan keterikatan batin dalam proses belajar
mengajar. Suasana tersebut memungkinkan peserta didik merasakan kedalaman makna akhlak yang
dipelajari, memicu motivasi internal untuk mengamalkannya dalam keseharian. Hasil akhir dari
proses ini adalah internalisasi yang benar-benar "mengena di hati," di mana nilai-nilai Islam bukan
hanya dipahami secara intelektual, tetapi juga dirasakan sepenuh hati dan dijalankan dengan
kesungguhan. Bagan ini menggambarkan betapa kompleks dan holistiknya perjalanan internalisasi
akhlak, yang mengedepankan aspek kemanusiaan dan psikologis dalam pendidikan agama Islam.

Attadrib: Jurnal Pendidifan Gurn Madrasah Ibtidaiyah, Iolume 8, Issue. 3, 2025, pp. 668-678 671



Sarbinil, Saca Subendi2, Pipib Santora*3 Fitriani Nurbayati4 Desi Rosulinas Qorie Higratul Muttagienc, Hofifah Astuti7

Pembahasan

Pemahaman mendalam mengenai pengalaman peserta didik selama proses pembelajaran
akhlak Islam sangat diperlukan untuk mengembangkan model pembelajaran yang efektif dan
manusiawi. Studi kualitatif dengan fokus pada pengalaman subjek mampu mengungkap dinamika
internalisasi, termasuk tantangan dan faktor pendukung yang tidak mudah terdeteksi melalui
pendekatan kuantitatif. Dengan menggali pengalaman siswa secara langsung, penelitian ini
bertujuan memberikan gambaran yang holistik tentang bagaimana proses pembelajaran mampu
mentransformasikan nilai agama menjadi perilaku akhlak.

Psikologi pendidikan memberikan kerangka penting dalam memahami bagaimana proses
mental, emosional, dan sosial peserta didik memengaruhi keberhasilan pembelajaran agama Islam.
Teori perkembangan moral Kohlberg (1984) menjelaskan bahwa pembelajaran nilai moral
berjalan secara bertahap, melalui tahap-tahap kognitif yang semakin kompleks, diwarnai pula oleh
faktor pengalaman dan interaksi sosial. Konsep Zona Perkembangan Proksimal dari Vygotsky
(1978) menekankan pentingnya peran guru dan lingkungan belajar dalam menyediakan dukungan
yang optimal bagi perkembangan kognitif dan afektif siswa. Lebih lanjut, teori Self-Determination
oleh Deci dan Ryan (2000) menyoroti bahwa motivasi intrinsik berperan besar dalam
penghayatan nilai-nilai moral; pembelajaran yang memenuhi kebutuhan dasar psikologis peserta
didik seperti rasa kompetensi, otonomi, dan keterhubungan akan memperkuat internalisasi nilai
agama.

Lickona menyatakan bahwa pendidikan karakter yang efektif adalah yang mampu
mengintegrasikan tiga dimensi fundamental: kognitif (pengetahuan), afektif (nilai dan emosi),
serta konatif (aksi dan perilaku) (Lickona, 2022). Penerapan pendekatan ini dalam pembelajaran
Pendidikan Agama Islam menuntut strategi yang tidak hanya mentransfer ilmu, tetapi
menghidupkan nilai melalui refleksi pribadi, penguatan motivasi emosional, dan pembentukan
lingkungan sosial yang kondusif (Azizah et al., 2025; Indayanti & Malik, 2023; Sholihah et al.,
2024; Susanti et al., 2023). Namun, masih ditemukan kelangkaan model pembelajaran yang
mengakomodasi psikologi secara holistik dalam pendidikan agama (Pusvitasari & Zarkasyi, 2024;
Rokhman et al., 2025). Sebagai contoh, metode pembelajaran di banyak sekolah masih didominasi
oleh hafalan tanpa memberikan ruang bagi pemahaman psikologis peserta didik secara mendalam.
Dengan demikian, penelitian kualitatif yang menelusuri proses internalisasi akhlak melalui
kacamata psikologi sangat penting untuk mengisi kekosongan ini (Fanani & Ma’arif, 2025;
Imaduddin et al., 2022).

Pertama, aspek motivasi intrinsik sangat dominan dalam memperkuat internalisasi akhlak.
Banyak siswa menyatakan bahwa ketika guru mampu mengaitkan materi akhlak dengan
pengalaman hidup sehari-hari yang relevan, maka mereka menjadi terdorong secara pribadi untuk
mengamalkan nilai tersebut (KKomariah & Nihayah, 2023; Mustikamah et al., 2025; Zamroni et al.,
2025). Hal ini sejalan dengan teori Self-Determination dari Deci dan Ryan (2000) yang
menyatakan bahwa motivasi intrinsik tumbuh apabila lingkungan pembelajaran memenuhi
kebutuhan psikologis dasar berupa otonomi, kompetensi, dan hubungan sosial. Guru yang
memberikan ruang untuk refleksi dan dialog terbuka dapat meningkatkan rasa percaya diri dan
keterikatan emosional siswa pada nilai-nilai akhlak.

Motivasi intrinsik yang muncul dari keterkaitan langsung antara materi akhlak dan
pengalaman nyata peserta didik menjadi fondasi penting dalam upaya internalisasi nilai-nilai
tersebut. Ketika siswa merasa bahwa pelajaran tidak sekadar teori, melainkan sesuatu yang
memiliki makna dan relevansi dengan kehidupan mereka, maka dorongan untuk mengamalkan
nilai itu tumbuh secara alami. Hal ini memperlihatkan bahwa pembelajaran akhlak tidak dapat
berdiri sendiri dalam ruang abstrak, melainkan harus berakar pada konteks sosial dan emosional
yang dihadapi peserta didik sehari-hari.

Selanjutnya, teori Self-Determination dari Deci dan Ryan memberikan kerangka yang kuat
untuk memahami bagaimana kebutuhan psikologis dasar dapat memfasilitasi perkembangan

672 Attadrib: Jurnal Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, 1 olume 8, Issue. 3, 2025, pp. 668-678



Internalizasi Akhlak Islam melalui Pendekatan Psikologi dalam Pembelajaran

motivasi intrinsik ini. Rasa otonomi—yaitu kesempatan bagi siswa untuk memilih,
mengeksplorasi, dan berkontribusi secara aktif dalam pembelajaran menciptakan rasa memiliki
yang kuat terhadap nilai-nilai akhlak yang diajarkan. Selain itu, ketika siswa merasakan
peningkatan kemampuan atau kompetensi dalam memahami dan mengamalkan akhlak, mereka
mengalami kepuasan batin yang memperkuat keinginan mereka untuk terus menerus
menanamkan nilai tersebut dalam diri (Fanani & Ma’arif, 2025; Kholik et al., 2024).

Aspek hubungan sosial juga sangat menentukan dalam proses internalisasi akhlak. Interaksi
yang hangat, penuh empati, dan terbuka antara guru dan siswa dapat membangun kepercayaan
serta rasa aman yang memudahkan siswa menyampaikan pikiran dan perasaan terdalamnya.
Dengan demikian, siswa tidak hanya menerima nilai secara pasif, tetapi berproses melalui dialog
reflektif yang memupuk kesadaran dan komitmen pribadi. Kompleksitas interaksi ini
menunjukkan bahwa internalisasi akhlak bersifat dinamis dan emosional, yang memperkuat
landasan teoretis dan praktis dalam pembelajaran akhlak berbasis psikologis.

Kedua, pengalaman emosional mendalam terjadi dalam proses internalisasi ini. Beberapa
siswa mengaku merasakan kedamaian dan ketenangan batin yang muncul seiring dengan
penghayatan ajaran akhlak dalam kehidupan mereka. Temuan ini menguatkan pandangan (Piaget,
2013) bahwa perkembangan moral berkaitan erat dengan pengalaman afektif yang membentuk
struktur kognitif peserta didik dalam memahami nilai. Keterlibatan emosional yang tinggi ini turut
memperkuat konsistensi dan keberlanjutan perilaku akhlak yang diinternalisasi (Javid et al., 2024;
Karmina et al., 2024).

Pengalaman emosional yang mendalam selama proses internalisasi akhlak bukan hanya
sekadar respons afektif, melainkan merupakan komponen inti yang menghubungkan pengetahuan
dengan tindakan nyata (Subast et al., 2026). Saat peserta didik merasakan ketenangan dan
kedamaian batin, hal ini menunjukkan bahwa nilai-nilai akhlak telah melewati tahap pemahaman
kognitif dan masuk ke ranah pengalaman pribadi yang autentik. Emosi positif tersebut berfungsi
sebagai penguat yang mendorong peserta didik untuk secara konsisten mengamalkan nilai-nilai itu
dalam kehidupan sehari-hari, sekaligus memelihara kesadaran moral yang berkelanjutan.

Keterkaitan antara dimensi afektif dan kognitif dalam pembelajaran akhlak ini menegaskan
teori perkembangan moral Piaget yang menempatkan pengalaman emosional sebagai fondasi
penting dalam struktur kognitif peserta didik. Dengan kata lain, pengalaman batin yang dirasakan
secara afektif tidak hanya memperkaya pemahaman nilai, tetapi juga membangun kerangka
berpikir moral yang lebih matang dan stabil (Muslih, 2021; Raikhan, 2024; Turrohma et al., 2025).
Proses ini memperlihatkan bahwa internalisasi akhlak tidak bisa dipisahkan dari dinamika
psikologis, sehingga guru perlu menciptakan suasana pembelajaran yang memungkinkan peserta
didik merasakan nilai tersebut secara nyata dan mendalam.

Lebih jauh, pengalaman emosional yang kuat dapat meningkatkan motivasi intrinsik peserta
didik untuk mengamalkan akhlak sebagai pilihan sadar, bukan sekadar kewajiban eksternal. Saat
nilai-nilai akhlak membawa dampak positif pada kesejahteraan emosional dan spiritual, peserta
didik lebih terdorong untuk mempertahankan perilaku tersebut, bahkan di luar pengawasan guru
atau lingkungan formal. Ini sejalan dengan konsep internalisasi yang melibatkan transformasi nilai
dari luar menjadi bagian integral diri individu, yang kemudian tercermin dalam sikap dan tindakan
autentik.

Penguatan pengalaman emosional ini juga menimbulkan efek berantai dalam interaksi sosial
peserta didik, dimana perilaku akhlak yang konsisten memengaruhi dan menginspirasi lingkungan
sekitar. Kondisi ini memperlihatkan bahwa internalisasi akhlak tidak hanya menjadi fenomena
individual, tetapi juga proses sosial yang terus berkembang melalui hubungan antarpribadi. Oleh
karena itu, pembelajaran akhlak yang berhasil harus mampu menumbuhkan kedalaman
pengalaman emosional sekaligus membangun interaksi yang positif guna memperkuat akhlak
sebagai karakter yang melekat dalam diri peserta didik (Miftahuddin et al., 2024).

Attadrib: Jurnal Pendidifan Gurn Madrasah Ibtidaiyah, 1olume 8, Issue. 3, 2025, pp. 668-678 673



Sarbinil, Saca Subendi2, Pipib Santora*3 Fitriani Nurbayati4 Desi Rosulinas Qorie Higratul Muttagienc, Hofifah Astuti7

Ketiga, interaksi sosial dengan guru dan teman sebaya menjadi mediator penting dalam
proses internalisasi akhlak. Interaksi yang penuh empati dan dukungan menciptakan ruang sosial
yang aman dan kondusif untuk belajar nilai-nilai moral. Pendekatan Vygotsky (1978) mengenai
Zona Perkembangan Proksimal menegaskan bahwa pembelajaran nilai akan optimal bila terjadi
dalam konteks sosial yang mendukung, di mana guru bukan hanya penyampai materi, melainkan
fasilitator yang memotivasi dan membimbing siswa secara personal. Hal ini juga diamini oleh
Lickona (1991), yang menekankan bahwa pendidikan karakter harus melibatkan lingkungan sosial
yang positif agar nilai-nilai dapat berkembang secara utuh.

Interaksi sosial dalam internalisasi akhlak sangat dipengaruhi oleh hubungan emosional dan
dukungan yang diberikan oleh guru serta teman sebaya. Penelitian terbaru yang dilakukan oleh
(Aziz et al., 2025) menegaskan bahwa pembentukan budaya religius di sekolah dapat diperkuat
melalui proses internalisasi nilai akhlak yang tidak hanya bersifat kognitif, tetapi melalui
transformasi, transaksi, dan transinternalisasi nilai yang melibatkan interaksi sosial intensif antara
guru, siswa, dan orang tua (Azizah et al., 2024; Rokhman et al., 2023; Shofiatin & Rosodor, 2024).
Dalam hal ini, guru bertindak sebagai fasilitator yang menjaga iklim emosional positif dan
memberi ruang refleksi bagi siswa agar nilai akhlak dapat benar-benar berakar dalam kehidupan
mereka. Kondisi ini sejalan dengan pandangan Vygotsky mengenai pentingnya Zona
Perkembangan Proksimal sebagai ruang sosial pembelajaran yang membantu siswa memahami
dan menginternalisasi nilai secara lebih bermakna.

Interaksi sosial yang terjadi antara peserta didik dengan guru dan teman sebaya berperan
sebagai medium penting yang memperkuat proses internalisasi akhlak. Dalam konteks ini,
hubungan yang didasari empati, kepercayaan, dan saling menghargai menciptakan iklim sosial
yang membuat peserta didik merasa aman untuk mengeksplorasi dan menghayati nilai-nilai moral.
Ketika siswa merasakan bahwa mereka didukung secara emosional dan intelektual oleh
lingkungan sosialnya, proses pembelajaran akhlak menjadi lebih bermakna dan mendalam, tidak
sekadar transfer pengetahuan.

Pendekatan Zona Perkembangan Proksimal dari Vygotsky menegaskan bahwa adanya
bimbingan dari guru dan kolaborasi dengan teman sebaya yang lebih kompeten dapat
memperluas wawasan dan pemahaman peserta didik terhadap nilai-nilai akhlak. Guru berfungsi
sebagali fasilitator yang tidak hanya menyampaikan materi secara hafalan, tetapi juga mendampingi
peserta didik dalam refleksi dan penerapan nilai secara konkret. Dengan cara ini, peserta didik
dapat menginternalisasi akhlak dalam fase perkembangan yang memungkinkan mereka untuk
memahami dan mengaplikasikan nilai secara kritis dan kontekstual.

Lebih lanjut, aspek sosial ini memberikan kontribusi signifikan terhadap pembentukan
identitas moral peserta didik. Mereka bukan hanya belajar secara individual, tetapi juga melalui
interaksi sosial yang memberikan contoh, umpan balik, dan penguatan terhadap perilaku akhlak.
Lingkungan yang kondusif memungkinkan nilai-nilai tersebut tumbuh secara berkelanjutan
karena didukung oleh norma-norma sosial yang mereka alami sehari-hari. Lickona (1991)
menckankan bahwa pendidikan karakter yang efektif adalah yang melibatkan seluruh ekosistem
sosial peserta didik, termasuk keluarga, sekolah, dan komunitas, untuk menciptakan integritas
moral yang utuh.

Dengan demikian, proses internalisasi akhlak bukan hanya tanggung jawab peserta didik
semata, melainkan merupakan hasil kolaborasi dinamis antara individu dan lingkungan sosialnya.
Interaksi yang berkualitas antara guru dan siswa serta antar teman sebaya memberikan pengaruh
positif yang memungkinkan nilai-nilai moral menjadi bagian dari kehidupan dan identitas peserta
didik. Oleh karena itu, strategi pembelajaran yang menempatkan interaksi sosial sebagai pusat
proses pendidikan akhlak akan lebih mampu menghasilkan internalisasi nilai yang autentik,
berkelanjutan, dan menyeluruh.

Namun demikian, terdapat beberapa tantangan yang ditemukan dalam proses internalisasi
ini. Beberapa peserta didik menyebutkan kurangnya konsistensi antara nilai yang diajarkan di
sekolah dengan praktik sehari-hari di rumah atau lingkungan sosial yang lebih luas, menyebabkan

674 Attadrib: Jurnal Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, 1 olume 8, Issue. 3, 2025, pp. 668-678



Internalizasi Akhlak Islam melalui Pendekatan Psikologi dalam Pembelajaran

konflik internal yang mempengaruhi proses internalisasi. Fenomena ini relevan dengan teori
Bronfenbrenner tentang ekologi perkembangan manusia, yang menyatakan bahwa perkembangan
individu dipengaruhi oleh interaksi lintas lingkungan, sehingga ketidaksesuaian antar lingkungan
dapat menimbulkan kebingungan nilai (Bronfenbrenner, 1979).

Secara keseluruhan, hasil penelitian ini menunjukkan bahwa internalisasi akhlak Islam
melalui pembelajaran yang mengadopsi pendekatan psikologis adalah proses multidimensional
yang kaya, melibatkan motivasi intrinsik, pengalaman afektif, dan interaksi sosial yang mendalam.
Temuan ini menegaskan pentingnya pembelajaran agama yang tidak hanya menitikberatkan pada
aspek kognitif, tetapi juga mampu menyentuh ranah psikologis peserta didik secara menyeluruh
agar nilai-nilai akhlak benar-benar melekat dan terimplementasi dalam kehidupan nyata.

KESIMPULAN

Penelitian ini mengungkap bahwa internalisasi akhlak Islam melalui pendekatan psikologis
dalam pembelajaran merupakan proses yang kompleks dan multidimensional, yang melibatkan
interaksi dinamis antara motivasi intrinsik, pengalaman afektif, dan interaksi sosial. Motivasi
internal peserta didik serta pemenuhan kebutuhan psikologis dasar menjadi faktor utama yang
memperdalam pemahaman dan penghayatan nilai akhlak secara autentik. Selain itu, pengalaman
emosional positif dan interaksi sosial yang suportif dalam lingkungan pembelajaran turut
mendukung keberlanjutan internalisasi nilai akhlak dalam kehidupan sehari-hari secara konsisten.

Temuan penelitian juga menegaskan peran strategis guru sebagai agen transformasi nilai
yang tidak hanya berfungsi sebagai pengajar, melainkan juga sebagai fasilitator dan pembimbing
emosional. Penciptaan suasana kelas yang suportif dan memenuhi kebutuhan psikologis peserta
didik menjadi determinan utama keberhasilan internalisasi akhlak. Hal ini menuntut peningkatan
kapasitas guru dalam memahami psikologi perkembangan dan keterampilan komunikasi empatik
guna mengoptimalkan pembelajaran agama yang humanis dan bermakna.

Lebih jauh, hasil penelitian ini menantang paradigma pembelajaran agama yang masih
bersifat formalistik dan mekanistik dengan mengusulkan pendekatan pembelajaran yang holistik
dan berorientasi pada kebutuhan psikologis peserta didik. Implikasi praktis dari penelitian ini
yaitu perlunya integrasi aspek psikologis dalam kurikulum pendidikan agama Islam sebagai
kerangka penguatan karakter moral yang autenttk dan menyeluruh. Oleh karena itu,
pengembangan model pembelajaran serta pelatihan guru yang lebih sistematis menjadi aspek
esensial untuk mendukung implementasi pembelajaran akhlak yang efektif dan berkelanjutan,
sekaligus menjawab tantangan dan dinamika pendidikan masa kini.

REFERENSI

Annisa, E. V. N, & Jumari, J. (2024). Efektivitas Pembelajaran Kitab Taisirul Kholaq Dalam
Meningkatkan Akhlak Siswa. Umpatul Wutsqo: Jurnal Studi Kependidikan Dan Keislaman,
13(2), 271-284. https://doi.org/10.54437 /urwatulwutsqo.v13i2.1697

Apologia, M. A., Mas’od, M. M., Masykuri, A., Hidayati, A., & Putra, V. E. P. (2024). Child-
Friendly School Management: A Study of Ukhuwah Wathoniyah at Ma’arif Nahdlatul
Ulama.  Dirasabh  International — Journal — of  Islamic — Studies,  2(2),  106-119.
https://doi.org/10.59373/drs.v2i2.28

Aziz, M., Napitupulu, D. S.; & Parapat, F. A. (2025). The Influence of Teacher Communication
Patterns in Agidah Akhlak Education on Students’ Academic Achievement. A#tadrib:
Jurnal Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyab, 8(D), 71-86.
https://doi.org/10.54069/attadrib.v8i1.840

Azizah, N., Diniarti, G., Umar, V., & Suharmini, T. (2024). The Role of Parents in Implementing
the  Post-School  Transition.  Jurnal — Iimiah — Pewradeun, — 12(1),  183-202.
https://doi.org/10.26811/peuradeun.v12i1.961

Attadrib: Jurnal Pendidifan Gurn Madrasah Ibtidaiyah, 1olume 8, Issue. 3, 2025, pp. 668-678 675



Sarbinil, Saca Subendi2, Pipib Santora*3 Fitriani Nurbayati4 Desi Rosulinas Qorie Higratul Muttagienc, Hofifah Astuti7

Azizah, N., Yusrina, J. A., Nugraini, E. D., & Zulfa, L. N. (2025). “Humanizing Humans” in
Inclusive Pesantren: The Role of Peer Support in Promoting Self-Efficacy and
Independence. Jurnal Liniiah Peuradenn, 13(2), 987-1020.
https://doi.org/10.26811/peuradeun.v13i2.1876

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative Research in
Psychology, 3(2), 77-101. https://doi.org/10.1191/1478088706qp0630a

Bronfenbrenner, U. (1979). The Ecology of Human Development: Experiments by Nature and Design.
Harvard University Press.

Budiyono, H., Suroso, & Priyanto. (2024). The implementation of learning writing and
development of character values of high school students. Cakrawala Pendidikan, 43(3),
694-710. https://doi.org/10.21831/cp.v43i3.59966

Deci, E. L., & Ryan, R. M. (2000). The ‘What” and ‘Why’ of Goal Pursuits: Human Needs and the
Self-Determination ~ of  Behavior.  Psychological ~ Inguiry, 114),  227-2068.
https://doi.org/10.1207/S15327965PLI11104_01

Fadhilah, A., & Mardianto, M. (2023). Kerja Sama Guru PAI dengan Orang Tua dalam Membina
Akhlak Siswa pada Generasi Alpha di Sekolah Menengah Pertama. Munaddhomah: Jurnal
Manajemen Pendidikan Istam, 4(4), 805-814.
https://doi.org/10.31538 /munaddhomah.v4i4.682

Fahrurrozi, F., Qomar, M., & Sokip, S. (2025). Character Education Based on Islamic Local
Wisdom: A Case Study of Aswaja Value Internalization in a Madrasah Aliyah. Umpatul
Wutsqo:  Jurnal — Studi  Kependidikan ~— Dan  Keislaman, 14(1), 214-226.
https://doi.org/10.54437 /urwatulwutsqo.v14i1.2090

Fanani, Z., & Ma’arif, M. A. (2025). Implementing the SKUA Program (Ubudiyah and Akhlakul
Karimah Proficiency Standards) in Developing Students’ Religious Competence in
Madrasah Ibtidaiyah. Journal of Education and Learning Innovation, 2(1), 40-51.
https://doi.org/10.59373 /jelin.v2i1.79

Firdaus, E., Kosasih, A., Syafe’i, M., Ramdani, A. H., & Rahardja, M. N. A. (2025). Character-
Based Perceptions of Plagiarism in Scientific Writing: A Study of Islamic Religious
Education Lecturers. Jurnal Pendidikan Islam, 11(1), 147-163.
https://doi.org/10.15575/jpi.v11i1.44103

Imaduddin, I., Sodikin, S., & Abidin, Z. (2022). The Strategy of Islamic Religious Teachers in the
Development of Akhlakul Karimah in Integrated Islamic Elementary School Students.
Munaddhomab: Jurnal Manajemen Pendidifan Istam, 34), 425-432.
https://doi.org/10.31538 /munaddhomah.v3i4.437

Indayanti, A. N., & Malik, A. (2023). Pengaruh Kepemimpinan Profetik Terhadap Motivasi
Kinerja di Institusi Perguruan Tinggi. Kbarisma: Jurnal Administrasi Dan Manajemen
Pendidifan, 2(2), 113-125. https://doi.otg/10.59373 /kharisma.v2i2.33

Ismawati, I. (2023). Nilai-Nilai Pendidikan Karakter Dalam Novel Sang Juara Karya Al Kadri
Johan dan Implikasinya Terhadap Pembelajaran Bahasa Indonesia Pada Siswa. Attagwa:
Jurnal llpn Pendidikan Islam, 19(2), 278-289. https://doi.org/10.54069 /attaqwa.v19i2.633

Javid, F., Gul, A., Naz, 1., & Ali, M. (2024). Do Islamic work ethics matter? Impact of aversive
leadership on employees’ emotional and psychological health through the lens of
conservation of  resource theory. Sustainable  Futures, 8 1003009.
https://doi.org/10.1016/].sftr.2024.100309

Karmina, S., Dyson, B., & Setyowati, L. (2024). Teachers’ perspectives on implementing
cooperative learning to promote social and emotional learning. Cakrawala Pendidifan,
43(2), 470-479. https://doi.org/10.21831/cp.v43i2.68447

Kholik, M., Mujahidin, M., & Munif, A. A. (2024). Menanamkan Nilai-nilai Akhlak dalam
Pergaulan Siswa Di Lingkungan Madrasah. Ngaos: Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran, 2(1),
54-65. https://doi.org/10.59373 /ngaos.v2i1.12

5

676 Attadrib: Jurnal Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, 1 olume 8, Issue. 3, 2025, pp. 668-678



Internalizasi Akhlak Islam melalui Pendekatan Psikologi dalam Pembelajaran

Kohlberg, L. (1984). The Psychology of Moral Development: The Nature and Validity of Moral Stages.
Harper & Row.

Komariah, N., & Nihayah, I. (2023). Improving The Personality Character of Students Through
Learning Islamic Religious Education. A#-Tadzkir: Islamic Education Jonrnal, 2(1), 65=77.
https://doi.org/10.59373 /attadzkir.v2i1.15

Lickona, T. (2022). Mendidik Untuk Membentuk Karakter. Bumi Aksara.

Ma’arif, M. A., Muqorrobin, F. M., Kartiko, A., Sirojuddin, A., & Rofiq, A. (2024). Developing
Islamic Character Values Through Student Habituation. .A/-Hayat: Journal of Islamic
Education, 8(1), 337-349. https://doi.org/10.35723 /ajie.v8i1.501

Maulida, I., Prasetiya, B., & Ghanib, M. F. A. (2025). Integrating Islamic Moral Values into
Holistic Education: A Systematic Character Development Model in Indonesian Junior
High  Schools.  Journal  of  Islamic ~ Education — Research, — 6(4),  443—458.
https://doi.org/10.35719 /jier.v6i4.525

Miftahuddin, Aman, & Yuliantri, R. D. A. (2024). Islamic character education model: An in-depth
analysis for Islamic boarding school. Cakrawala  Pendidikan, 43(2), 370-380.
https://doi.org/10.21831/cp.v43i2.66516

Muslih, M. (2021). The Efforts of Islamic Religious Education Teachers in Fostering Student
Morals. Belajea: Jurnal Pendidikan Istam, 6(1), 27.
https://doi.org/10.29240/belajea.v6il.2114

Mustarsida, U., Maarif, M. A., & Rusydi, I. (2023). Manajemen Pengembangan Karakter Anak
Usia Dini Melalui Kegiatan Parenting. Munaddhomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islan,
4(4), 855-8060. https://doi.org/10.31538 /munaddhomah.v4i4.689

Mustikamah, M., Na’imah, F. U., & Qutsiyah, D. A. (2025). The Role of the Women’s
Organization “WIsSNU’ in the Internalization of Character Values in Pesantren. A#tagwa:
Jurnal Llpn Pendidikan Islam, 21(1), 1-12. https:/ /doi.org/10.54069 /attaqwa.v21i1.942

Pambayun, S. P., Firmansyah, M. R., Nurkhasanah, M., Indayati, T., & Masfiah, S. (2025).
Implementasi Program Unggulan dalam Pembentukan Akhlak Mulia di Madrasah
Ibtidaiyah: Perspektif Al-Ghazali. Adilubung: Journal of Isiamic Values and Civilization, 1(1),
16-28. https://doi.org/10.59373 /adiluhung.v2i1.113

Piaget, J. (2013). The Moral Judgment Of The Child. Routledge.

Pusvitasari, R., & Zarkasyi, A. (2024). Holistic Approaches to Bullying Prevention: The Mediating
Role of School Well-Being, Self-Management, and Empathy. A Tadzkir: Isiamic Education
Journal, 3(2), 104-119. https://doi.org/10.59373 /attadzkir.v3i2.63

Qolbi, S. K. (2025). Pengembangan Evaluasi Pembelajaran PAI di Era Modern pada kampus
Politeknik Berbasis Pemikiran Imam Al Ghazali. A#Tadzkir: Islamic Education Journal, 4(1),
93-109. https://doi.org/10.59373 /attadzkir.v4i1.210

Raikhan. (2024). Muhasabah Approach In Assessing Students’ Social Behaviour In Madrasahs As
A Solution In Overcoming Moral Degradation. Fikroh: Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan
Istam, 17(2), 82-94. https://doi.org/10.37812/fikroh.v17i2.1567

Rokhman, M., Kalim, N., & Ma’arif, M. A. (2025). Holistic Approach in Internalizing
Multicultural Values in Elementary Schools through Islamic Education Learning. .4/-
Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam, 70(1), 179-205.
https://doi.org/10.24235/ tarbawi.v10i1.20029

Rokhman, M., Usman, F., Usman, F., Kassim, A. B. H., & Muslihun, M. (2023). Consideration of
Parents in Choosing Islamic Schools in the Digital Era. Naghruna: Jurnal Pendidikan Islan,
6(3), 403—419. https://doi.org/10.31538 /nzh.v6i3.4026

Rokim, R. (2024). Problematika Penerapan Pembelajaran Problem Based Learning pada Mata
Pelajaran Akidah Akhlak. Academicus: Journal of Teaching and Learning, 3(1), 46-57.
https://doi.org/10.59373 /academicus.v3il.51

Attadrib: Jurnal Pendidifean Gurn Madrasah Ibtidaiyah, 1'olume 8, Issue. 3, 2025, pp. 668-678 677



Sarbinil, Saca Subendi2, Pipib Santora*3 Fitriani Nurbayati4 Desi Rosulinas Qorie Higratul Muttagienc, Hofifah Astuti7

Setyaningsih, A., Ulum, D., Rostanti, N., & Purnomo, S. (2024). The Historicity of Islamic
Education: Tracing the Traces of Al-Irsyad and Jami’at Khair. Dirasab International Journal
of Lslamic Studies, 2(2), 136—144. https:/ /doi.org/10.59373 /drs.v2i2.25

Shofiatin, A., & Rosodor, S. (2024). Islamic Values in a Multicultural Society: An Analysis of
Parenting and Social Integration of Muslim Minorities. Umpatul Wutsqo: Jurnal Studi
Kependidikan Dan Keistaman, 13(2), 234-244.
https://doi.org/10.54437 /urwatulwutsqo.v13i2.1692

Sholihah, M., Cholil, & Ningsih, Y. (2024). Qur’anic Counseling with Motivational Guidance QS.
Al-Baqarah Verses 155-156, in Overcoming Anxiety in One of the Students. Dirasah
International Journal of Islamic Studies, 2(1), 87-95. https://doi.org/10.59373/drs.v2i1.32

Subasi, E., Karatepe, O. M., Rezapouraghdam, H., & Kim, T. T. (2026). Green transformational
leadership and green recovery performance: Green adaptability and green creativity as
mediators and emotional intelligence as a moderator. International Journal of Hospitality
Management, 133. https:/ /doi.org/10.1016/j.ijhm.2025.104508

Susanti, F., Zakariyah, Z., Komalasari, M., & Warlizasusi, J. (2023). Pengaruh kepemimpinan dan
Motivasi Kerja Pegawai Terhadap Kedisiplinan Guru di Madrasah Aliyah Negeri.
Kharisma: — Jurnal — Administrasi  Dan — Manajemen — Pendidikan, — 2(2),  91-102.
https://doi.org/10.59373 /kharisma.v2i2.14

Tanjung, Z., Anaswan, A., & Nisak, S. K. (2023). Peran guru akidah akhlak dalam menumbuhkan
kecerdasan spritual siswa di madrasah tsanawiyah al-Irsyad kelurahan kampung laut
kecamatan kuala Jambi kabupaten Tanjung Jabung Timur. A#tagwa: Jurnal lmn Pendidikan
Istam, 19(2), 259-267. https:/ /doi.org/10.54069 /attaqwa.v19i2.323

Turrohma, B. M., Prasetiya, B., & Nuplord, A. (2025). Integrating Spiritual and Moral
Development Through the Tahfidz Program: A Holistic Educational Model. Journal of
Istamic Education Research, 6(4), 479-492. https://doi.org/10.35719 /jier.v6i4.527

Ubaidillah, U., Rachmanto, A. T., Ohorella, M. R. J., Abadi, C., & Lestari, R. T. W. (2025). Peran
Guru dalam Peningkatan Hafalan Al-Qur’an Juz 30 melalui Program Lalaran di Sekolah
Dasar.  Academicus: ~ Jouwrnal — of  Teaching — and — Learning,  4(1), 1-12.
https://doi.org/10.59373 /academicus.v4il.78

Viyanti, P., Mumtahana, L., & Aryanto, S. J. (2024). Kemampuan Berpikir Analitis Masalah
Bangun Ruang Ditinjau Dari Gaya Kognitif. A#tadrib: Jurnal Pendidikan Gurn Madrasab
Ibtidaiyah, 7(2), 132—145. https://doi.org/10.54069 /attadrib.v7i2.743

Vygotsky, L. S., & Cole, M. (1978). Mind in Society: Development of Higher Psychological Processes.
Harvard University Press.

Zamroni, M. A., Fatikh, M. A., & Sholihah, M. (2025). Membangun Karakter Islami Melalui
Pendidikan Berbasis Iman: Perspektif Teologis. Adilubung: Journal of Islamic 1 alues and
Civilization, 1(1), 64=79. https://doi.org/10.59373 /adiluhung.v2i1.116

678 Attadrib: Jurnal Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, 1 olume 8, Issue. 3, 2025, pp. 668-678



