
 

Attadrib: Jurnal Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah 

p-ISSN:  2599-3194 |e-ISSN: 2775-8109 
Volume 8, Issue. 3, 2025, pp. 668-678 

Internalizasi Akhlak Islam melalui Pendekatan Psikologi dalam 
Pembelajaran 

Internalizing Islamic Morals through a Psychological Approach in 
Learning 
 
Sarbini1, Saca Suhendi2, Pipih Santora*3 Fitriani Nurhayati4 Desi Rosulina5 Qorie Hizratul 
Muttaqien6, Hofifah Astuti7 

 1-7 Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung 
 
corresponding E-mail: pipihsantora90@gmail.com 

Submitted: 02-10-2025 Revised : 22-11-2025 Accepted: 26-12-2025    

ABSTRACT. In the context of Indonesian elementary schools (SD), Islamic religious education 
often prioritizes rote memorization of moral teachings, yet struggles to foster deep internalization 
of Islamic morals amid modern social challenges. Rapid societal changes, including digital 
influences and peer pressure, highlight the need for a psychological lens to understand how 
students truly internalize values such as honesty, empathy, and responsibility. This gap underscores 
the urgency for research that bridges religious doctrine with developmental psychology to cultivate 
authentic character formation. This study aims to deeply explore the experience of internalizing 
Islamic morals through a psychological approach to learning in elementary schools (SD). 
Employing a qualitative phenomenological methodology, it illustrates that the internalization 
process engages not only cognitive aspects but also intrinsic motivation, profound emotional 
experiences, and intensive social interactions between students and teachers. The findings 
emphasize that integrating psychological dimensions into religious education is crucial for 
fostering authentic, sustainable moral character relevant to students’ social lives. The 
internalization process transcends cognition, engaging intrinsic motivation, profound emotional 
resonance (e.g., awe during Quranic reflections), and intensive teacher-student interactions. Key 
themes include “emotional awakening” via storytelling and “social mirroring” through role-
modeling, revealing that psychologically attuned methods amplify moral embodiment. This study 
significantly contributes to the development of Islamic religious education models that cohesively 
combine developmental psychology theories with moral education. These findings advocate 
integrating developmental psychology theories (e.g., Bandura’s social learning) into Islamic 
education curricula, offering practical recommendations for educators—like emotion-focused 
activities and collaborative learning and policymakers to Design humane, responsive strategies. 
This result fosters holistic character building, contributing to innovative, contextually relevant 
models for sustainable moral education in Indonesian SDs. Furthermore, it offers practical 
recommendations for educators and policymakers to Design humane, psychologically responsive 
learning strategies capable of creating conducive environments for the holistic character formation 
of students..  

Keywords: Moral internalization, educational psychology, Islamic religious education, character 
development, qualitative approach. 

 

mailto:pipihsantora90@gmail.com


 Internalizasi Akhlak Islam melalui Pendekatan Psikologi dalam Pembelajaran 

Attadrib: Jurnal Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, Volume 8, Issue. 3, 2025, pp. 668-678  669 
 

 https://doi.org/10.54069/attadrib.v8i3.1034 

How to Cite Sarbini, S., Suhendi, S., Santora, P., Nurhayati, F., Rosulina, D. ., Muttaqien, Q. H., & Astuti, H. 
(2025). Internalizasi Akhlak Islam melalui Pendekatan Psikologi dalam Pembelajaran: 
Internalizing Islamic Morals through a Psychological Approach in Learning. Attadrib: Jurnal 
Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, 8(3), 668–678.  

 
PENDAHULUAN 

Pendidikan akhlak dalam Islam merupakan bagian integral dari pembentukan karakter 
peserta didik yang berlandaskan nilai-nilai moral dan spiritual (Annisa & Jumari, 2024; Fadhilah & 
Mardianto, 2023; Firdaus et al., 2025; Rokim, 2024; Tanjung et al., 2023). Menurut Al-Ghazali, 
pendidikan akhlak tidak hanya menanamkan pengetahuan tentang kebaikan, tetapi lebih pada 
internalisasi nilai sehingga menjadi bagian dari jiwa individu dan tercermin dalam perilaku sehari-
hari (Pambayun et al., 2025; Qolbi, 2025). Dalam konteks pembelajaran, proses internalisasi ini 
menuntut metode yang mampu menjangkau dimensi psikologis siswa, seperti perasaan, motivasi, 
dan perkembangan jiwa, agar pemahaman akhlak tidak hanya sekadar hafalan teks, melainkan 
menjadi pengalaman hidup yang nyata (Apologia et al., 2024; Rokhman et al., 2025; Setyaningsih 
et al., 2024). 

Psikologi pendidikan berperan krusial dalam pembelajaran agama Islam dengan mengkaji 
pengaruh proses mental dan emosional terhadap penerimaan nilai akhlak. Teori (Kohlberg, 1984) 
menjelaskan internalisasi moral melalui tahap pengalaman, refleksi, dan interaksi sosial, sementara 
(Vygotsky & Cole, 1978) menekankan pengaruh lingkungan sosial terhadap perkembangan 
emosional. Namun, praktik saat ini masih didominasi metode hafalan dan kognitif, yang kurang 
optimal menyentuh ranah batin siswa (Ubaidillah et al., 2025; Viyanti et al., 2024).  

Riset terdahulu banyak membahas internalisasi akhlak melalui pembiasaan keagamaan, 
keteladanan guru, dan program sekolah di madrasah atau SMP, sering bersifat deskriptif atau 
kualitatif umum (Budiyono et al., 2024; Ismawati, 2023; Ma`arif et al., 2024; Mustarsida et al., 
2023; Zamroni et al., 2025). Studi-studi tersebut fokus pada proses pembentukan karakter Islami 
tanpa menggali mendalam pengalaman subjektif siswa dari perspektif psikologi pendidikan, 
seperti dinamika emosional dan motivasi personal (Fahrurrozi et al., 2025; Komariah & Nihayah, 
2023; Maulida et al., 2025). Celah ini menjadi novelty penelitian, yaitu eksplorasi kualitatif 
pengalaman psikologis siswa untuk melengkapi riset sebelumnya yang lebih kognitif.  

Tujuan khusus penelitian ini adalah mengeksplorasi pengalaman peserta didik dalam 
internalisasi akhlak Islam melalui lensa psikologi pendidikan, guna merancang model 
pembelajaran efektif dan manusiawi. Fokus ini berbeda dari studi lama yang normatif, dengan 
menyoroti dimensi emosional dan refleksi moral secara kontekstual. Pendekatan kualitatif dipilih 
untuk menangkap nuansa pengalaman subjektif yang kompleks.  

Argumen yang diuji menyatakan bahwa pendekatan psikologis melibatkan motivasi 
intrinsik, emosi, dan interaksi menghasilkan internalisasi akhlak autentik dan berkelanjutan, 
unggul atas metode hafalan tradisional. Penelitian ini berkontribusi teoritis dengan memperkaya 
kajian pendidikan agama Islam melalui dimensi psikologis holistik, menjadi landasan model 
pembelajaran baru.  

 

METODE PENELITIAN 
Pendekatan dan Desain 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi fenomenologi yang 
bertujuan memahami secara mendalam pengalaman subjektif peserta didik dalam proses 
internalisasi akhlak Islam yang mengintegrasikan pendekatan psikologi. Pendekatan fenomenologi 
dipilih karena mampu menelaah makna dan esensi pengalaman pribadi dan kontekstual, 
khususnya dalam ranah psikologis dan spiritual yang kompleks, sehingga sesuai untuk menggali 
dimensi emosional dan reflektif dalam pembelajaran akhlak. 

Lokasi penelitian adalah SDN 05 Cicalengka di Jl Pasar Cicalengka, dipilih secara purposif 
karena menerapkan metode pembelajaran reflektif berbasis psikologi, di mana guru 

https://doi.org/10.54069/attadrib.v8i3.1034


Sarbini1, Saca Suhendi2, Pipih Santora*3 Fitriani Nurhayati4 Desi Rosulina5 Qorie Hizratul Muttaqien6, Hofifah Astuti7 

670  Attadrib: Jurnal Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, Volume 8, Issue. 3, 2025, pp. 668-678 
 

memanfaatkan teknik penguatan motivasi, pembinaan emosional, dan refleksi diri siswa. Subjek 
terdiri dari peserta didik dan guru yang dipilih secara sengaja berdasarkan kesiapan mereka 
membagikan pengalaman secara mendalam, dengan fokus pada data yang kaya dan autentik sesuai 
etika penelitian kualitatif. 

Teknik pengumpulan data meliputi wawancara semi-terstruktur yang diadaptasi dari teori 
wawancara hermeneutik, observasi partisipatif untuk merekam dinamika psikologis dan interaksi 
sosial di kelas, serta dokumentasi berupa rekaman tertulis, foto, dan catatan kegiatan 
pembelajaran. Kombinasi teknik ini berfungsi sebagai triangulasi metode yang memperkuat 
validitas dan reliabilitas data, memungkinkan cross-checking sehingga temuan penelitian lebih 
akurat dan dapat dipertanggungjawabkan secara ilmiah. 

Analisis data dilakukan secara tematik dengan pendekatan naratif menurut (Braun & Clarke, 
2006), dengan mengidentifikasi pola dan tema dari pengalaman peserta didik dan guru yang 
terkait aspek psikologis dan spiritual. Temuan dikaitkan dengan teori motivasi (Deci & Ryan, 
2000) serta teori perkembangan moral Kohlberg (1984). Proses analisis dilakukan berulang agar 
hasil benar-benar mendalam, valid, dan memuat narasi kaya makna, yang merefleksikan 
kompleksitas pengalaman subjektif dalam internalisasi akhlak Islam. Validitas data dijaga melalui 
triangulasi sumber dan refleksi intensif peneliti agar hasil dapat dipertanggungjawabkan secara 
ilmiah dan berkontribusi pada pengembangan pembelajaran berbasis psikologi dalam pendidikan 
Islam. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 
Hasil 

Penelitian ini mengungkap beragam dimensi pengalaman peserta didik dalam 
menginternalisasi akhlak Islam melalui proses pembelajaran yang mengintegrasikan aspek 
psikologis. Salah satu peserta didik menyatakan, "Pembelajaran akhlak ini bukan sekadar 
menghafal, tapi saya benar-benar merasakan nilai-nilai tersebut menyentuh hati saya" (M. Bahir 
Q, wawancara, 15 Oktober 2025). Hal ini menunjukkan bahwa internalisasi akhlak terjadi tidak 
hanya di tingkat kognitif, melainkan juga di tingkat emosional yang mendalam. 

Dokumentasi lapangan mendukung temuan ini dengan observasi suasana kelas yang hangat 
dan penuh empati, di mana guru memberikan perhatian khusus kepada setiap peserta didik. 
Catatan lapangan mencatat bahwa "Guru sering memberikan ruang bagi peserta didik untuk bertanya dan 
berbagi pengalaman pribadi terkait nilai akhlak" (Catatan lapangan, 15 Oktober 2025). Suasana ini 
memungkinkan peserta didik merasa dihargai dan mendorong keterbukaan dalam proses 
internalisasi. 

Lebih lanjut, dimensi motivasional peserta didik tampak dalam refleksi salah satu informan 
yang mengungkap, "Saya tidak hanya mengikuti aturan, tapi mulai sadar bahwa nilai-nilai Islam ini 
penting untuk membentuk karakter saya sehari-hari" (Catatan Lapangan, wawancara, 20 Oktober 
2025). Rekaman diskusi kelompok juga memperlihatkan keberanian peserta didik untuk berbagi 
pengalaman dan kesadaran pribadi mengenai pentingnya akhlak dalam kehidupan mereka 
(Dokumentasi Photo, 18 Oktober 2025). Dengan demikian, internalisasi berlangsung secara 
autentik dan berkelanjutan karena berakar pada kesadaran dan pilihan diri sendiri. 

Penelitian ini juga menegaskan bahwa interaksi sosial antara peserta didik dan pendidik 
menjadi faktor determinan dalam keberhasilan internalisasi akhlak. Observasi menunjukkan 
bahwa kedekatan emosional ini muncul dari komunikasi aktif dan dukungan yang konstan selama 
proses pembelajaran (Catatan lapangan, 12 Oktober 2025). Peserta didik menggambarkan suasana 
pembelajaran sebagai ruang spiritual dan emosional yang mendalam, bukan sekadar aktivitas 
formal. 

Interaksi guru-murid menjadi pendorong utama, sebagaimana dicatat: "Kedekatan 
emosional muncul dari komunikasi aktif dan dukungan konstan selama pembelajaran" (Catatan 
lapangan, 12 Oktober 2025). Pendekatan ini menjadikan kelas sebagai ruang spiritual-emosional, 



 Internalizasi Akhlak Islam melalui Pendekatan Psikologi dalam Pembelajaran 

Attadrib: Jurnal Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, Volume 8, Issue. 3, 2025, pp. 668-678  671 
 

memastikan akhlak tertanam secara holistik dan bertanggung jawab atas perilaku harian peserta 
didik. 

Tabel 1. Dimensi Internalisasi Akhlak Islam dengan Bukti Lapangan 
Dimensi Deskripsi Temuan Bukti Wawancara Bukti Dokumentasi 

Emosional Nilai akhlak "mengena di hati" 
melalui empati guru 

"Rasanya seperti mengalir 
dalam hati saya" (M Bahir 
Q, 15/10/2025) 

Observasi kelas hangat 
(Catatan lapangan, 
10/10/2025) 

Motivasional Kesadaran pribadi 
membentuk komitmen harian 

"Sadar pentingnya untuk 
karakter sehari-hari" (Revan 
Ananda, 15/10/2025) 

 
 
 

 

Sosial Interaksi guru-siswa 
memperkuat keterikatan 

"Guru mendengarkan cerita 
saya" (Adelia Wardah, 
18/10/2025) 

Catatan Lapangan 
(18/10/2025) 

 
Dengan demikian, internalisasi akhlak Islam dalam penelitian ini bukan hanya proses 

kognitif, tetapi pengalaman emosional, motivasional, dan sosial yang holistik. Bukti wawancara 
dan dokumentasi lapangan menguatkan bahwa pembelajaran akhlak menjadi pengalaman hidup 
yang bermakna dan menyentuh hati peserta didik, membentuk kesadaran dan komitmen untuk 
mengamalkan nilai-nilai Islam secara tulus dan sadar. 

 
    

 
 
 
 
 
 

 
 

Figure 1. Proses Internalisasi Akhlak Islam melalui Pembelajaran Psikologi. 

 
Penelitian ini menegaskan bahwa internalisasi akhlak Islam tidak hanya merupakan proses 

penerimaan nilai secara kognitif, melainkan pengalaman multidimensional yang sangat personal 
dan emosional. Dimensi pengalaman peserta didik yang meliputi aspek emosional, motivasional, 
dan interaksi sosial menjadi dasar penting dalam perjalanan internalisasi nilai-nilai akhlak tersebut. 
Proses ini berlangsung dalam suatu lingkungan pembelajaran yang memberikan ruang bagi peserta 
didik untuk merasa dihargai dan didengar, sehingga keterikatan emosional antara pendidik dan 
peserta didik menguatkan efektivitas internalisasi. Dengan demikian, pembelajaran akhlak menjadi 
jauh lebih dari sekadar pengajaran formal; ia menjadi pengalaman hidup yang menyentuh hati dan 
membentuk kesadaran untuk mengamalkan nilai-nilai Islam secara tulus dan sadar. 

Selain itu, faktor pendukung yang melingkupi suasana yang hangat, penuh empati, dan 
spiritualitas menjadi unsur krusial yang menciptakan keterikatan batin dalam proses belajar 
mengajar. Suasana tersebut memungkinkan peserta didik merasakan kedalaman makna akhlak yang 
dipelajari, memicu motivasi internal untuk mengamalkannya dalam keseharian. Hasil akhir dari 
proses ini adalah internalisasi yang benar-benar "mengena di hati," di mana nilai-nilai Islam bukan 
hanya dipahami secara intelektual, tetapi juga dirasakan sepenuh hati dan dijalankan dengan 
kesungguhan. Bagan ini menggambarkan betapa kompleks dan holistiknya perjalanan internalisasi 
akhlak, yang mengedepankan aspek kemanusiaan dan psikologis dalam pendidikan agama Islam. 

 
 

Dimensi Pengalaman: 
Emosional, Motivasional, Interaksi 
Sosial 

Proses Internalisasi 
Bukan sekedar kognitif, melibatkan 
pengalaman emosional, motivasi 
dan interaksi 

Hasil: 
Nilai Islam mengena di hati, dirasa 
kan & diamalkan, pengalaman 
hidup bermakna 

Faktor Pendukung: 
Kedekatan emosional, suasana 
mendukung, empati, ketertarikan 
spiritual 



Sarbini1, Saca Suhendi2, Pipih Santora*3 Fitriani Nurhayati4 Desi Rosulina5 Qorie Hizratul Muttaqien6, Hofifah Astuti7 

672  Attadrib: Jurnal Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, Volume 8, Issue. 3, 2025, pp. 668-678 
 

 
Pembahasan 

Pemahaman mendalam mengenai pengalaman peserta didik selama proses pembelajaran 
akhlak Islam sangat diperlukan untuk mengembangkan model pembelajaran yang efektif dan 
manusiawi. Studi kualitatif dengan fokus pada pengalaman subjek mampu mengungkap dinamika 
internalisasi, termasuk tantangan dan faktor pendukung yang tidak mudah terdeteksi melalui 
pendekatan kuantitatif. Dengan menggali pengalaman siswa secara langsung, penelitian ini 
bertujuan memberikan gambaran yang holistik tentang bagaimana proses pembelajaran mampu 
mentransformasikan nilai agama menjadi perilaku akhlak. 

Psikologi pendidikan memberikan kerangka penting dalam memahami bagaimana proses 
mental, emosional, dan sosial peserta didik memengaruhi keberhasilan pembelajaran agama Islam. 
Teori perkembangan moral Kohlberg (1984) menjelaskan bahwa pembelajaran nilai moral 
berjalan secara bertahap, melalui tahap-tahap kognitif yang semakin kompleks, diwarnai pula oleh 
faktor pengalaman dan interaksi sosial. Konsep Zona Perkembangan Proksimal dari Vygotsky 
(1978) menekankan pentingnya peran guru dan lingkungan belajar dalam menyediakan dukungan 
yang optimal bagi perkembangan kognitif dan afektif siswa. Lebih lanjut, teori Self-Determination 
oleh Deci dan Ryan (2000) menyoroti bahwa motivasi intrinsik berperan besar dalam 
penghayatan nilai-nilai moral; pembelajaran yang memenuhi kebutuhan dasar psikologis peserta 
didik seperti rasa kompetensi, otonomi, dan keterhubungan akan memperkuat internalisasi nilai 
agama. 

Lickona menyatakan bahwa pendidikan karakter yang efektif adalah yang mampu 
mengintegrasikan tiga dimensi fundamental: kognitif (pengetahuan), afektif (nilai dan emosi), 
serta konatif (aksi dan perilaku) (Lickona, 2022). Penerapan pendekatan ini dalam pembelajaran 
Pendidikan Agama Islam menuntut strategi yang tidak hanya mentransfer ilmu, tetapi 
menghidupkan nilai melalui refleksi pribadi, penguatan motivasi emosional, dan pembentukan 
lingkungan sosial yang kondusif (Azizah et al., 2025; Indayanti & Malik, 2023; Sholihah et al., 
2024; Susanti et al., 2023). Namun, masih ditemukan kelangkaan model pembelajaran yang 
mengakomodasi psikologi secara holistik dalam pendidikan agama (Pusvitasari & Zarkasyi, 2024; 
Rokhman et al., 2025). Sebagai contoh, metode pembelajaran di banyak sekolah masih didominasi 
oleh hafalan tanpa memberikan ruang bagi pemahaman psikologis peserta didik secara mendalam. 
Dengan demikian, penelitian kualitatif yang menelusuri proses internalisasi akhlak melalui 
kacamata psikologi sangat penting untuk mengisi kekosongan ini (Fanani & Ma’arif, 2025; 
Imaduddin et al., 2022). 

Pertama, aspek motivasi intrinsik sangat dominan dalam memperkuat internalisasi akhlak. 
Banyak siswa menyatakan bahwa ketika guru mampu mengaitkan materi akhlak dengan 
pengalaman hidup sehari-hari yang relevan, maka mereka menjadi terdorong secara pribadi untuk 
mengamalkan nilai tersebut (Komariah & Nihayah, 2023; Mustikamah et al., 2025; Zamroni et al., 
2025). Hal ini sejalan dengan teori Self-Determination dari Deci dan Ryan (2000) yang 
menyatakan bahwa motivasi intrinsik tumbuh apabila lingkungan pembelajaran memenuhi 
kebutuhan psikologis dasar berupa otonomi, kompetensi, dan hubungan sosial. Guru yang 
memberikan ruang untuk refleksi dan dialog terbuka dapat meningkatkan rasa percaya diri dan 
keterikatan emosional siswa pada nilai-nilai akhlak. 

Motivasi intrinsik yang muncul dari keterkaitan langsung antara materi akhlak dan 
pengalaman nyata peserta didik menjadi fondasi penting dalam upaya internalisasi nilai-nilai 
tersebut. Ketika siswa merasa bahwa pelajaran tidak sekadar teori, melainkan sesuatu yang 
memiliki makna dan relevansi dengan kehidupan mereka, maka dorongan untuk mengamalkan 
nilai itu tumbuh secara alami. Hal ini memperlihatkan bahwa pembelajaran akhlak tidak dapat 
berdiri sendiri dalam ruang abstrak, melainkan harus berakar pada konteks sosial dan emosional 
yang dihadapi peserta didik sehari-hari. 

Selanjutnya, teori Self-Determination dari Deci dan Ryan memberikan kerangka yang kuat 
untuk memahami bagaimana kebutuhan psikologis dasar dapat memfasilitasi perkembangan 



 Internalizasi Akhlak Islam melalui Pendekatan Psikologi dalam Pembelajaran 

Attadrib: Jurnal Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, Volume 8, Issue. 3, 2025, pp. 668-678  673 
 

motivasi intrinsik ini. Rasa otonomi—yaitu kesempatan bagi siswa untuk memilih, 
mengeksplorasi, dan berkontribusi secara aktif dalam pembelajaran menciptakan rasa memiliki 
yang kuat terhadap nilai-nilai akhlak yang diajarkan. Selain itu, ketika siswa merasakan 
peningkatan kemampuan atau kompetensi dalam memahami dan mengamalkan akhlak, mereka 
mengalami kepuasan batin yang memperkuat keinginan mereka untuk terus menerus 
menanamkan nilai tersebut dalam diri (Fanani & Ma’arif, 2025; Kholik et al., 2024). 

Aspek hubungan sosial juga sangat menentukan dalam proses internalisasi akhlak. Interaksi 
yang hangat, penuh empati, dan terbuka antara guru dan siswa dapat membangun kepercayaan 
serta rasa aman yang memudahkan siswa menyampaikan pikiran dan perasaan terdalamnya. 
Dengan demikian, siswa tidak hanya menerima nilai secara pasif, tetapi berproses melalui dialog 
reflektif yang memupuk kesadaran dan komitmen pribadi. Kompleksitas interaksi ini 
menunjukkan bahwa internalisasi akhlak bersifat dinamis dan emosional, yang memperkuat 
landasan teoretis dan praktis dalam pembelajaran akhlak berbasis psikologis. 

Kedua, pengalaman emosional mendalam terjadi dalam proses internalisasi ini. Beberapa 
siswa mengaku merasakan kedamaian dan ketenangan batin yang muncul seiring dengan 
penghayatan ajaran akhlak dalam kehidupan mereka. Temuan ini menguatkan pandangan (Piaget, 
2013) bahwa perkembangan moral berkaitan erat dengan pengalaman afektif yang membentuk 
struktur kognitif peserta didik dalam memahami nilai. Keterlibatan emosional yang tinggi ini turut 
memperkuat konsistensi dan keberlanjutan perilaku akhlak yang diinternalisasi (Javid et al., 2024; 
Karmina et al., 2024). 

Pengalaman emosional yang mendalam selama proses internalisasi akhlak bukan hanya 
sekadar respons afektif, melainkan merupakan komponen inti yang menghubungkan pengetahuan 
dengan tindakan nyata (Subaşı et al., 2026). Saat peserta didik merasakan ketenangan dan 
kedamaian batin, hal ini menunjukkan bahwa nilai-nilai akhlak telah melewati tahap pemahaman 
kognitif dan masuk ke ranah pengalaman pribadi yang autentik. Emosi positif tersebut berfungsi 
sebagai penguat yang mendorong peserta didik untuk secara konsisten mengamalkan nilai-nilai itu 
dalam kehidupan sehari-hari, sekaligus memelihara kesadaran moral yang berkelanjutan. 

Keterkaitan antara dimensi afektif dan kognitif dalam pembelajaran akhlak ini menegaskan 
teori perkembangan moral Piaget yang menempatkan pengalaman emosional sebagai fondasi 
penting dalam struktur kognitif peserta didik. Dengan kata lain, pengalaman batin yang dirasakan 
secara afektif tidak hanya memperkaya pemahaman nilai, tetapi juga membangun kerangka 
berpikir moral yang lebih matang dan stabil (Muslih, 2021; Raikhan, 2024; Turrohma et al., 2025). 
Proses ini memperlihatkan bahwa internalisasi akhlak tidak bisa dipisahkan dari dinamika 
psikologis, sehingga guru perlu menciptakan suasana pembelajaran yang memungkinkan peserta 
didik merasakan nilai tersebut secara nyata dan mendalam. 

Lebih jauh, pengalaman emosional yang kuat dapat meningkatkan motivasi intrinsik peserta 
didik untuk mengamalkan akhlak sebagai pilihan sadar, bukan sekadar kewajiban eksternal. Saat 
nilai-nilai akhlak membawa dampak positif pada kesejahteraan emosional dan spiritual, peserta 
didik lebih terdorong untuk mempertahankan perilaku tersebut, bahkan di luar pengawasan guru 
atau lingkungan formal. Ini sejalan dengan konsep internalisasi yang melibatkan transformasi nilai 
dari luar menjadi bagian integral diri individu, yang kemudian tercermin dalam sikap dan tindakan 
autentik. 

Penguatan pengalaman emosional ini juga menimbulkan efek berantai dalam interaksi sosial 
peserta didik, dimana perilaku akhlak yang konsisten memengaruhi dan menginspirasi lingkungan 
sekitar. Kondisi ini memperlihatkan bahwa internalisasi akhlak tidak hanya menjadi fenomena 
individual, tetapi juga proses sosial yang terus berkembang melalui hubungan antarpribadi. Oleh 
karena itu, pembelajaran akhlak yang berhasil harus mampu menumbuhkan kedalaman 
pengalaman emosional sekaligus membangun interaksi yang positif guna memperkuat akhlak 
sebagai karakter yang melekat dalam diri peserta didik (Miftahuddin et al., 2024). 

 



Sarbini1, Saca Suhendi2, Pipih Santora*3 Fitriani Nurhayati4 Desi Rosulina5 Qorie Hizratul Muttaqien6, Hofifah Astuti7 

674  Attadrib: Jurnal Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, Volume 8, Issue. 3, 2025, pp. 668-678 
 

Ketiga, interaksi sosial dengan guru dan teman sebaya menjadi mediator penting dalam 
proses internalisasi akhlak. Interaksi yang penuh empati dan dukungan menciptakan ruang sosial 
yang aman dan kondusif untuk belajar nilai-nilai moral. Pendekatan Vygotsky (1978) mengenai 
Zona Perkembangan Proksimal menegaskan bahwa pembelajaran nilai akan optimal bila terjadi 
dalam konteks sosial yang mendukung, di mana guru bukan hanya penyampai materi, melainkan 
fasilitator yang memotivasi dan membimbing siswa secara personal. Hal ini juga diamini oleh 
Lickona (1991), yang menekankan bahwa pendidikan karakter harus melibatkan lingkungan sosial 
yang positif agar nilai-nilai dapat berkembang secara utuh. 

Interaksi sosial dalam internalisasi akhlak sangat dipengaruhi oleh hubungan emosional dan 
dukungan yang diberikan oleh guru serta teman sebaya. Penelitian terbaru yang dilakukan oleh 
(Aziz et al., 2025) menegaskan bahwa pembentukan budaya religius di sekolah dapat diperkuat 
melalui proses internalisasi nilai akhlak yang tidak hanya bersifat kognitif, tetapi melalui 
transformasi, transaksi, dan transinternalisasi nilai yang melibatkan interaksi sosial intensif antara 
guru, siswa, dan orang tua (Azizah et al., 2024; Rokhman et al., 2023; Shofiatin & Rosodor, 2024). 
Dalam hal ini, guru bertindak sebagai fasilitator yang menjaga iklim emosional positif dan 
memberi ruang refleksi bagi siswa agar nilai akhlak dapat benar-benar berakar dalam kehidupan 
mereka. Kondisi ini sejalan dengan pandangan Vygotsky mengenai pentingnya Zona 
Perkembangan Proksimal sebagai ruang sosial pembelajaran yang membantu siswa memahami 
dan menginternalisasi nilai secara lebih bermakna. 

Interaksi sosial yang terjadi antara peserta didik dengan guru dan teman sebaya berperan 
sebagai medium penting yang memperkuat proses internalisasi akhlak. Dalam konteks ini, 
hubungan yang didasari empati, kepercayaan, dan saling menghargai menciptakan iklim sosial 
yang membuat peserta didik merasa aman untuk mengeksplorasi dan menghayati nilai-nilai moral. 
Ketika siswa merasakan bahwa mereka didukung secara emosional dan intelektual oleh 
lingkungan sosialnya, proses pembelajaran akhlak menjadi lebih bermakna dan mendalam, tidak 
sekadar transfer pengetahuan. 

Pendekatan Zona Perkembangan Proksimal dari Vygotsky menegaskan bahwa adanya 
bimbingan dari guru dan kolaborasi dengan teman sebaya yang lebih kompeten dapat 
memperluas wawasan dan pemahaman peserta didik terhadap nilai-nilai akhlak. Guru berfungsi 
sebagai fasilitator yang tidak hanya menyampaikan materi secara hafalan, tetapi juga mendampingi 
peserta didik dalam refleksi dan penerapan nilai secara konkret. Dengan cara ini, peserta didik 
dapat menginternalisasi akhlak dalam fase perkembangan yang memungkinkan mereka untuk 
memahami dan mengaplikasikan nilai secara kritis dan kontekstual. 

Lebih lanjut, aspek sosial ini memberikan kontribusi signifikan terhadap pembentukan 
identitas moral peserta didik. Mereka bukan hanya belajar secara individual, tetapi juga melalui 
interaksi sosial yang memberikan contoh, umpan balik, dan penguatan terhadap perilaku akhlak. 
Lingkungan yang kondusif memungkinkan nilai-nilai tersebut tumbuh secara berkelanjutan 
karena didukung oleh norma-norma sosial yang mereka alami sehari-hari. Lickona (1991) 
menekankan bahwa pendidikan karakter yang efektif adalah yang melibatkan seluruh ekosistem 
sosial peserta didik, termasuk keluarga, sekolah, dan komunitas, untuk menciptakan integritas 
moral yang utuh. 

Dengan demikian, proses internalisasi akhlak bukan hanya tanggung jawab peserta didik 
semata, melainkan merupakan hasil kolaborasi dinamis antara individu dan lingkungan sosialnya. 
Interaksi yang berkualitas antara guru dan siswa serta antar teman sebaya memberikan pengaruh 
positif yang memungkinkan nilai-nilai moral menjadi bagian dari kehidupan dan identitas peserta 
didik. Oleh karena itu, strategi pembelajaran yang menempatkan interaksi sosial sebagai pusat 
proses pendidikan akhlak akan lebih mampu menghasilkan internalisasi nilai yang autentik, 
berkelanjutan, dan menyeluruh. 

Namun demikian, terdapat beberapa tantangan yang ditemukan dalam proses internalisasi 
ini. Beberapa peserta didik menyebutkan kurangnya konsistensi antara nilai yang diajarkan di 
sekolah dengan praktik sehari-hari di rumah atau lingkungan sosial yang lebih luas, menyebabkan 



 Internalizasi Akhlak Islam melalui Pendekatan Psikologi dalam Pembelajaran 

Attadrib: Jurnal Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, Volume 8, Issue. 3, 2025, pp. 668-678  675 
 

konflik internal yang mempengaruhi proses internalisasi. Fenomena ini relevan dengan teori 
Bronfenbrenner tentang ekologi perkembangan manusia, yang menyatakan bahwa perkembangan 
individu dipengaruhi oleh interaksi lintas lingkungan, sehingga ketidaksesuaian antar lingkungan 
dapat menimbulkan kebingungan nilai (Bronfenbrenner, 1979). 

Secara keseluruhan, hasil penelitian ini menunjukkan bahwa internalisasi akhlak Islam 
melalui pembelajaran yang mengadopsi pendekatan psikologis adalah proses multidimensional 
yang kaya, melibatkan motivasi intrinsik, pengalaman afektif, dan interaksi sosial yang mendalam. 
Temuan ini menegaskan pentingnya pembelajaran agama yang tidak hanya menitikberatkan pada 
aspek kognitif, tetapi juga mampu menyentuh ranah psikologis peserta didik secara menyeluruh 
agar nilai-nilai akhlak benar-benar melekat dan terimplementasi dalam kehidupan nyata. 

 

KESIMPULAN 
Penelitian ini mengungkap bahwa internalisasi akhlak Islam melalui pendekatan psikologis 

dalam pembelajaran merupakan proses yang kompleks dan multidimensional, yang melibatkan 
interaksi dinamis antara motivasi intrinsik, pengalaman afektif, dan interaksi sosial. Motivasi 
internal peserta didik serta pemenuhan kebutuhan psikologis dasar menjadi faktor utama yang 
memperdalam pemahaman dan penghayatan nilai akhlak secara autentik. Selain itu, pengalaman 
emosional positif dan interaksi sosial yang suportif dalam lingkungan pembelajaran turut 
mendukung keberlanjutan internalisasi nilai akhlak dalam kehidupan sehari-hari secara konsisten. 

Temuan penelitian juga menegaskan peran strategis guru sebagai agen transformasi nilai 
yang tidak hanya berfungsi sebagai pengajar, melainkan juga sebagai fasilitator dan pembimbing 
emosional. Penciptaan suasana kelas yang suportif dan memenuhi kebutuhan psikologis peserta 
didik menjadi determinan utama keberhasilan internalisasi akhlak. Hal ini menuntut peningkatan 
kapasitas guru dalam memahami psikologi perkembangan dan keterampilan komunikasi empatik 
guna mengoptimalkan pembelajaran agama yang humanis dan bermakna. 

Lebih jauh, hasil penelitian ini menantang paradigma pembelajaran agama yang masih 
bersifat formalistik dan mekanistik dengan mengusulkan pendekatan pembelajaran yang holistik 
dan berorientasi pada kebutuhan psikologis peserta didik. Implikasi praktis dari penelitian ini 
yaitu perlunya integrasi aspek psikologis dalam kurikulum pendidikan agama Islam sebagai 
kerangka penguatan karakter moral yang autentik dan menyeluruh. Oleh karena itu, 
pengembangan model pembelajaran serta pelatihan guru yang lebih sistematis menjadi aspek 
esensial untuk mendukung implementasi pembelajaran akhlak yang efektif dan berkelanjutan, 
sekaligus menjawab tantangan dan dinamika pendidikan masa kini. 

 

REFERENSI 

Annisa, E. V. N., & Jumari, J. (2024). Efektivitas Pembelajaran Kitab Taisirul Kholaq Dalam 
Meningkatkan Akhlak Siswa. Urwatul Wutsqo: Jurnal Studi Kependidikan Dan Keislaman, 
13(2), 271–284. https://doi.org/10.54437/urwatulwutsqo.v13i2.1697 

Apologia, M. A., Mas’od, M. M., Masykuri, A., Hidayati, A., & Putra, V. E. P. (2024). Child-
Friendly School Management: A Study of Ukhuwah Wathoniyah at Ma’arif Nahdlatul 
Ulama. Dirasah International Journal of Islamic Studies, 2(2), 106–119. 
https://doi.org/10.59373/drs.v2i2.28 

Aziz, M., Napitupulu, D. S., & Parapat, F. A. (2025). The Influence of Teacher Communication 
Patterns in Aqidah Akhlak Education on Students’ Academic Achievement. Attadrib: 
Jurnal Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, 8(1), 71–86. 
https://doi.org/10.54069/attadrib.v8i1.840 

Azizah, N., Diniarti, G., Umar, V., & Suharmini, T. (2024). The Role of Parents in Implementing 
the Post-School Transition. Jurnal Ilmiah Peuradeun, 12(1), 183–202. 
https://doi.org/10.26811/peuradeun.v12i1.961 



Sarbini1, Saca Suhendi2, Pipih Santora*3 Fitriani Nurhayati4 Desi Rosulina5 Qorie Hizratul Muttaqien6, Hofifah Astuti7 

676  Attadrib: Jurnal Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, Volume 8, Issue. 3, 2025, pp. 668-678 
 

Azizah, N., Yusrina, J. A., Nugraini, E. D., & Zulfa, L. N. (2025). “Humanizing Humans” in 
Inclusive Pesantren: The Role of Peer Support in Promoting Self-Efficacy and 
Independence. Jurnal Ilmiah Peuradeun, 13(2), 987–1020. 
https://doi.org/10.26811/peuradeun.v13i2.1876 

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative Research in 
Psychology, 3(2), 77–101. https://doi.org/10.1191/1478088706qp063oa 

Bronfenbrenner, U. (1979). The Ecology of Human Development: Experiments by Nature and Design. 
Harvard University Press. 

Budiyono, H., Suroso, & Priyanto. (2024). The implementation of learning writing and 
development of character values of high school students. Cakrawala Pendidikan, 43(3), 
694–710. https://doi.org/10.21831/cp.v43i3.59966 

Deci, E. L., & Ryan, R. M. (2000). The ‘What’ and ‘Why’ of Goal Pursuits: Human Needs and the 
Self-Determination of Behavior. Psychological Inquiry, 11(4), 227–268. 
https://doi.org/10.1207/S15327965PLI1104_01 

Fadhilah, A., & Mardianto, M. (2023). Kerja Sama Guru PAI dengan Orang Tua dalam Membina 
Akhlak Siswa pada Generasi Alpha di Sekolah Menengah Pertama. Munaddhomah: Jurnal 
Manajemen Pendidikan Islam, 4(4), 805–814. 
https://doi.org/10.31538/munaddhomah.v4i4.682 

Fahrurrozi, F., Qomar, M., & Sokip, S. (2025). Character Education Based on Islamic Local 
Wisdom: A Case Study of Aswaja Value Internalization in a Madrasah Aliyah. Urwatul 
Wutsqo: Jurnal Studi Kependidikan Dan Keislaman, 14(1), 214–226. 
https://doi.org/10.54437/urwatulwutsqo.v14i1.2090 

Fanani, Z., & Ma’arif, M. A. (2025). Implementing the SKUA Program (Ubudiyah and Akhlakul 
Karimah Proficiency Standards) in Developing Students’ Religious Competence in 
Madrasah Ibtidaiyah. Journal of Education and Learning Innovation, 2(1), 40–51. 
https://doi.org/10.59373/jelin.v2i1.79 

Firdaus, E., Kosasih, A., Syafe’i, M., Ramdani, A. H., & Rahardja, M. N. A. (2025). Character-
Based Perceptions of Plagiarism in Scientific Writing: A Study of Islamic Religious 
Education Lecturers. Jurnal Pendidikan Islam, 11(1), 147–163. 
https://doi.org/10.15575/jpi.v11i1.44103 

Imaduddin, I., Sodikin, S., & Abidin, Z. (2022). The Strategy of Islamic Religious Teachers in the 
Development of Akhlakul Karimah in Integrated Islamic Elementary School Students. 
Munaddhomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 3(4), 425–432. 
https://doi.org/10.31538/munaddhomah.v3i4.437 

Indayanti, A. N., & Malik, A. (2023). Pengaruh Kepemimpinan Profetik Terhadap Motivasi 
Kinerja di Institusi Perguruan Tinggi. Kharisma: Jurnal Administrasi Dan Manajemen 
Pendidikan, 2(2), 113–125. https://doi.org/10.59373/kharisma.v2i2.33 

Ismawati, I. (2023). Nilai-Nilai Pendidikan Karakter Dalam Novel Sang Juara Karya Al Kadri 
Johan dan Implikasinya Terhadap Pembelajaran Bahasa Indonesia Pada Siswa. Attaqwa: 
Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 19(2), 278–289. https://doi.org/10.54069/attaqwa.v19i2.633 

Javid, F., Gul, A., Naz, I., & Ali, M. (2024). Do Islamic work ethics matter? Impact of aversive 
leadership on employees’ emotional and psychological health through the lens of 
conservation of resource theory. Sustainable Futures, 8, 100309. 
https://doi.org/10.1016/j.sftr.2024.100309 

Karmina, S., Dyson, B., & Setyowati, L. (2024). Teachers’ perspectives on implementing 
cooperative learning to promote social and emotional learning. Cakrawala Pendidikan, 
43(2), 470–479. https://doi.org/10.21831/cp.v43i2.68447 

Kholik, M., Mujahidin, M., & Munif, A. A. (2024). Menanamkan Nilai-nilai Akhlak dalam 
Pergaulan Siswa Di Lingkungan Madrasah. Ngaos: Jurnal Pendidikan Dan Pembelajaran, 2(1), 
54–65. https://doi.org/10.59373/ngaos.v2i1.12 



 Internalizasi Akhlak Islam melalui Pendekatan Psikologi dalam Pembelajaran 

Attadrib: Jurnal Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, Volume 8, Issue. 3, 2025, pp. 668-678  677 
 

Kohlberg, L. (1984). The Psychology of Moral Development: The Nature and Validity of Moral Stages. 
Harper & Row. 

Komariah, N., & Nihayah, I. (2023). Improving The Personality Character of Students Through 
Learning Islamic Religious Education. At-Tadzkir: Islamic Education Journal, 2(1), 65–77. 
https://doi.org/10.59373/attadzkir.v2i1.15 

Lickona, T. (2022). Mendidik Untuk Membentuk Karakter. Bumi Aksara. 
Ma`arif, M. A., Muqorrobin, F. M., Kartiko, A., Sirojuddin, A., & Rofiq, A. (2024). Developing 

Islamic Character Values Through Student Habituation. Al-Hayat: Journal of Islamic 
Education, 8(1), 337–349. https://doi.org/10.35723/ajie.v8i1.501 

Maulida, I., Prasetiya, B., & Ghanib, M. F. A. (2025). Integrating Islamic Moral Values into 
Holistic Education: A Systematic Character Development Model in Indonesian Junior 
High Schools. Journal of Islamic Education Research, 6(4), 443–458. 
https://doi.org/10.35719/jier.v6i4.525 

Miftahuddin, Aman, & Yuliantri, R. D. A. (2024). Islamic character education model: An in-depth 
analysis for Islamic boarding school. Cakrawala Pendidikan, 43(2), 370–380. 
https://doi.org/10.21831/cp.v43i2.66516 

Muslih, M. (2021). The Efforts of Islamic Religious Education Teachers in Fostering Student 
Morals. Belajea: Jurnal Pendidikan Islam, 6(1), 27. 
https://doi.org/10.29240/belajea.v6i1.2114 

Mustarsida, U., Maarif, M. A., & Rusydi, I. (2023). Manajemen Pengembangan Karakter Anak 
Usia Dini Melalui Kegiatan Parenting. Munaddhomah: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 
4(4), 855–866. https://doi.org/10.31538/munaddhomah.v4i4.689 

Mustikamah, M., Na’imah, F. U., & Qutsiyah, D. A. (2025). The Role of the Women’s 
Organization ‘WIsSNU’ in the Internalization of Character Values in Pesantren. Attaqwa: 
Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 21(1), 1–12. https://doi.org/10.54069/attaqwa.v21i1.942 

Pambayun, S. P., Firmansyah, M. R., Nurkhasanah, M., Indayati, T., & Masfiah, S. (2025). 
Implementasi Program Unggulan dalam Pembentukan Akhlak Mulia di Madrasah 
Ibtidaiyah: Perspektif Al-Ghazali. Adiluhung: Journal of Islamic Values and Civilization, 1(1), 
16–28. https://doi.org/10.59373/adiluhung.v2i1.113 

Piaget, J. (2013). The Moral Judgment Of The Child. Routledge. 
Pusvitasari, R., & Zarkasyi, A. (2024). Holistic Approaches to Bullying Prevention: The Mediating 

Role of School Well-Being, Self-Management, and Empathy. At-Tadzkir: Islamic Education 
Journal, 3(2), 104–119. https://doi.org/10.59373/attadzkir.v3i2.63 

Qolbi, S. K. (2025). Pengembangan Evaluasi Pembelajaran PAI di Era Modern pada kampus 
Politeknik Berbasis Pemikiran Imam Al Ghazali. At-Tadzkir: Islamic Education Journal, 4(1), 
93–109. https://doi.org/10.59373/attadzkir.v4i1.210 

Raikhan. (2024). Muhasabah Approach In Assessing Students’ Social Behaviour In Madrasahs As 
A Solution In Overcoming Moral Degradation. Fikroh: Jurnal Pemikiran Dan Pendidikan 
Islam, 17(2), 82–94. https://doi.org/10.37812/fikroh.v17i2.1567 

Rokhman, M., Kalim, N., & Ma`arif, M. A. (2025). Holistic Approach in Internalizing 
Multicultural Values in Elementary Schools through Islamic Education Learning. Al-
Tarbawi Al-Haditsah: Jurnal Pendidikan Islam, 10(1), 179–205. 
https://doi.org/10.24235/tarbawi.v10i1.20029 

Rokhman, M., Usman, F., Usman, F., Kassim, A. B. H., & Muslihun, M. (2023). Consideration of 
Parents in Choosing Islamic Schools in the Digital Era. Nazhruna: Jurnal Pendidikan Islam, 
6(3), 403–419. https://doi.org/10.31538/nzh.v6i3.4026 

Rokim, R. (2024). Problematika Penerapan Pembelajaran Problem Based Learning pada Mata 
Pelajaran Akidah Akhlak. Academicus: Journal of Teaching and Learning, 3(1), 46–57. 
https://doi.org/10.59373/academicus.v3i1.51 



Sarbini1, Saca Suhendi2, Pipih Santora*3 Fitriani Nurhayati4 Desi Rosulina5 Qorie Hizratul Muttaqien6, Hofifah Astuti7 

678  Attadrib: Jurnal Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah, Volume 8, Issue. 3, 2025, pp. 668-678 
 

Setyaningsih, A., Ulum, D., Rostanti, N., & Purnomo, S. (2024). The Historicity of Islamic 
Education: Tracing the Traces of Al-Irsyad and Jami’at Khair. Dirasah International Journal 
of Islamic Studies, 2(2), 136–144. https://doi.org/10.59373/drs.v2i2.25 

Shofiatin, A., & Rosodor, S. (2024). Islamic Values in a Multicultural Society: An Analysis of 
Parenting and Social Integration of Muslim Minorities. Urwatul Wutsqo: Jurnal Studi 
Kependidikan Dan Keislaman, 13(2), 234–244. 
https://doi.org/10.54437/urwatulwutsqo.v13i2.1692 

Sholihah, M., Cholil, & Ningsih, Y. (2024). Qur’anic Counseling with Motivational Guidance QS. 
Al-Baqarah Verses 155-156, in Overcoming Anxiety in One of the Students. Dirasah 
International Journal of Islamic Studies, 2(1), 87–95. https://doi.org/10.59373/drs.v2i1.32 

Subaşı, E., Karatepe, O. M., Rezapouraghdam, H., & Kim, T. T. (2026). Green transformational 
leadership and green recovery performance: Green adaptability and green creativity as 
mediators and emotional intelligence as a moderator. International Journal of Hospitality 
Management, 133. https://doi.org/10.1016/j.ijhm.2025.104508 

Susanti, F., Zakariyah, Z., Komalasari, M., & Warlizasusi, J. (2023). Pengaruh kepemimpinan dan 
Motivasi Kerja Pegawai Terhadap Kedisiplinan Guru di Madrasah Aliyah Negeri. 
Kharisma: Jurnal Administrasi Dan Manajemen Pendidikan, 2(2), 91–102. 
https://doi.org/10.59373/kharisma.v2i2.14 

Tanjung, Z., Anaswan, A., & Nisak, S. K. (2023). Peran guru akidah akhlak dalam menumbuhkan 
kecerdasan spritual siswa di madrasah tsanawiyah al-Irsyad kelurahan kampung laut 
kecamatan kuala Jambi kabupaten Tanjung Jabung Timur. Attaqwa: Jurnal Ilmu Pendidikan 
Islam, 19(2), 259–267. https://doi.org/10.54069/attaqwa.v19i2.323 

Turrohma, B. M., Prasetiya, B., & Nuplord, A. (2025). Integrating Spiritual and Moral 
Development Through the Tahfidz Program: A Holistic Educational Model. Journal of 
Islamic Education Research, 6(4), 479–492. https://doi.org/10.35719/jier.v6i4.527 

Ubaidillah, U., Rachmanto, A. T., Ohorella, M. R. J., Abadi, C., & Lestari, R. T. W. (2025). Peran 
Guru dalam Peningkatan Hafalan Al-Qur’an Juz 30 melalui Program Lalaran di Sekolah 
Dasar. Academicus: Journal of Teaching and Learning, 4(1), 1–12. 
https://doi.org/10.59373/academicus.v4i1.78 

Viyanti, P., Mumtahana, L., & Aryanto, S. J. (2024). Kemampuan Berpikir Analitis Masalah 
Bangun Ruang Ditinjau Dari Gaya Kognitif. Attadrib: Jurnal Pendidikan Guru Madrasah 
Ibtidaiyah, 7(2), 132–145. https://doi.org/10.54069/attadrib.v7i2.743 

Vygotsky, L. S., & Cole, M. (1978). Mind in Society: Development of Higher Psychological Processes. 
Harvard University Press. 

Zamroni, M. A., Fatikh, M. A., & Sholihah, M. (2025). Membangun Karakter Islami Melalui 
Pendidikan Berbasis Iman: Perspektif Teologis. Adiluhung: Journal of Islamic Values and 
Civilization, 1(1), 64–79. https://doi.org/10.59373/adiluhung.v2i1.116 

 

 
 

 


